## OTRA VEZ GUADALETE Y COVADONGA

Al sabio hispanista Georges Cirot, mi decano en la Facultad de Letras de Burdeos.

Sí, otra vez Guadalete y Covadonga. Otra vez. pero en las páginas de un libro, pues no hay en tales palabras alusión alguna a cosas de ahora. Otra vez, porque va han sido evocadas y estudiadas muchas veces en muchedumbre de monografías y de artículos. Después del descubrimiento de América ningún suceso de la historia hispana ha hecho correr más tinta en mi patria que esas dos lejanas y siempre misteriosas batallas. Y no sin razón, porque, quizá tanto como la misma aventura colombina, ha influído en el pasado de España la invasión árabe y la inmediata reconquista cristiana. En un libro reciente he expuesto, en síntesis, la serie de gigantescas consecuencias que la derrota del Guadalete y la victoria de Covadonga tuvieron en la Península v aun en el mundo<sup>1</sup>. No hav la menor hipérbole en la aseveración de que toda la vida de España desde entonces hasta hov, desde las primeras décadas del siglo VIII hasta las últimas horas de contienda civil española. ha sido inexorable resultado de la drástica inflexión sufrida por los destinos del pueblo español al ser incorporado al mundo musulmán, tras Guadalete, y por la pugna multisecular con el islam de los hispanos vinculados a Europa, después de Covadonga. En mi obra Origenes de la Nación Española2, que no tardará en aparecer, insistiré sobre estos temas y estudiaré además, al pormenor, el proceso histórico que media entre las dos batallas v del 711 al 722.

¿Del Guadalete a Covadonga y del 711 al 722? se preguntará, y no sin razón el crudito lector. ¿Cómo, no se había demostrado que no se peleó en el Guadalete? ¿No se

España y el Islam. Buenos Aires, 1943.

<sup>2</sup> Editará propto esta obra la Institución Cultural Española de Buenos Aires.

admitía, de ordinario, que se había combatido junto a la laguna de la Janda, a orillas del Barbate o Guadibeca? ¿Y no era lugar común entre los estudiosos que la batalla de Covadonga tuvo lugar en 718? Sí, tales eran las opiniones aceptadas hasta ahora por los historiadores, y por los manuales de historia de España trasmitidas hasta el vulgo. Pero aquí estoy, decidido a rectificar los dos errores. A rectificar el primero para volver a la vieja teoría y para llevar otra vez a las orillas del Guadalete la batalla en que Rodrigo fué vencido, cayó la monarquía visigoda, España fué apartada, por siglos, de las rutas de Occidente y fué incorporada a uno de los dos mundos medievales que se disputaron durante siglos el señorio del porvenir. Y a rectificar el segundo, para retrasar algunos años la fecha consagrada por todos, la fecha en que se inicia la Reconquista del solar hispano y la gigantesca empresa de colonización que iba a marcar, para siempre quizás, caminos a España.

## T

## SOBRE EL LUGAR EN QUE LUCHARON VISIGODOS Y MUSULMANES

El primero de los dos errores antes señalados es claro exponente de los desvaríos a que puede conducir la erudición contemporánea, seducida por el orgulloso afán de novedades del siglo XIX y del XX y arrastrada por el prestigio magistral de algún ilustre nombre. Lo es también de los extravíos que puede provocar el uso de las fuentes históricas sin una discriminación muy detenida de su valor científico. Y lo es, por último, de los frutos funestos que puede producir la consagración al estudio de la Historia, de hombres, aunque eminentes, sin sentido historicista, y tan sin respeto por la crítica histórica como sobrados de fantasía.

Desde que en 1243 el arzobispo de Toledo Ximénez de Rada escribió su obra De Rebus Hispaniæ<sup>1</sup> y afirmó que

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Don Rodrigo precisa que terminó su obra el 31 de marzo de ese año. Véase el texto de su De Robus Hispaniz en SCROTT: Hispaniz Illustratz, seu rerum urbunque Hispaniz, Lustiniz, Achiopiz et Indiz scriptores varii. Francofurts, 1603-1608, II, págs. 28 y ss.

Tariq y Rodrigo habían peleado a orillas del Guadalete no lejos de "Xerez-Sadunia", durante siete siglos, en España y fuera de ella, se localizó en el río referido la batalla decisiva entre godos e islamitas. Como fruto de un error difícil de explicar, pero que acaso proceda de una mala lectura de Sadunia o de Segontia, y de una caprichosa reducción geográfica del nombre deformado, se trasladó poco después el teatro de la lucha desde las márgenes del Guadalete a las de un río llamado Sangonera, que se identificaba con un afluente del Guadiana o se situaba entre Murcia y Lorca4. Pronto se fundieron, sin embargo, las dos indicaciones -así lo hizo el canciller López de Ayala6- como quizá habían estado en sus orígenes, y se volvió al lugar señalado por el Toledano. A veces se llegó, más tarde, a precisar con mayor pormenor el lugar de la batalla -a "cinco leguas de Xerez, el río arriba de Guadalete" dice Rodrigo de Almela6-, pero a la postre se volvió a la indicación del

- <sup>2</sup> Cumque venissent ad fluuium qui Guadalete dicitur, prope Assidonam, que nunc Xerez dicitur, et alia parte sedit esercitus africanus. De rebus Hispaniz, III, 19. Hispaniz Illustratz, II, pág. 64.
- <sup>3</sup> Estudiaré esos errores viejos y alguno nuevo como el de Saavedra, que le llevó a serventar la batalla de Segoyuela de los Cornejos, en el libro Origenes de la Nación Española.
- 4 "Bn Sangonera, cerca del Guadisna", la fija el Poema de Pernán González (Copla 69). "Entre Murcia y Lorca, en el campo de Sangonera" se dice en el Fuero de Navarra (Biblioteca Real: 2-H-4), Y "en el río que dicen Guadalet... acerca de Xerez... pero algunos dicen que fué esta batalla en el campo de Sangonera", se les en la Primera Crénica General, Ed. MENÉNDEZ PIDAL: Nueva Biblioteca de Autores Españolet. V, p. 309, b. 34. SAAVEDAL: Estadio sobre la imeasión de los drabes en Españole, V, p. 309, b. 34. SAAVEDAL: Estadio sobre la imeasión de los drabes en Españole, p. 100, n. 3, señaló ya los primeros pasajes y advirtió que el Guadalentía, pequento fio de la provincia de Jafen, se llamó también Sangonera. Recogió las tres noticias y confirmó, con un texto del Infante don Juan Manuel, la existencia del río Sangonera entre Murcia y Lorca, Manténeza PidaL: El Rey Rediço en la literatura, paga, 49, n. 2. Váses la situación de los ríos en el Atlas de López, mapas 69 y 73.
- 6 Crónica del rey don Pedro, año 2, cap. 18. "Cerca de Xerez, en el campo de Sengena, cerca de lró Guadalete". Colección de Crónicas Españolas. Biblioteca de Autores Españoles, t. 66, pág. 421.
- 6 Compendio Historial. Biblioteca Nacional de España, ms. F. 115, Iol. 152 v. el campo de Segonera que es cinco leguas de Xerez el río arriba de Guadalete, junto con él, a tres leguas de Castellar e cinco leguas de Tarifa, a do los moros y el conde don Julián estaban". Menéndez Pidal ha observado ya la imposibilidad de avenir esas tres indicaciones.

Arzobispo. Y sólo al cumplirse las siete centurias de la afirmación de Ximénez de Rada comenzaron las vacilaciones y las críticas.

Fué Gavangos el primero en sentirlas, al publicar, en 1840, The History of the Mohammedan Dynasties in Spain; v fué también Gavangos el primero en traer a capítulo la laguna de la Janda y el río Wadibekka en conjunción con la batalla donde cavó vencida la monarquía visigoda. Algún texto árabe -concretamente el "Ajbar Ma\$mu a"le suscitó la sospecha de que Rodrigo había sido vencido junto a un lago del distrito de Sidonia, e identificó aquél con la laguna mencionada. Otros textos -Ibn al-Outiva y las geografías del Idrīsī y de Abū-l-Fidā'- le hicieron creer que debía leer Wadtbekka, donde Al-Maqqarī, cuya obra extractaba y traducía, leía Wādīlakka, y llegó a apuntar la conjetura de que ese río fuera el Barbate o río de Vejer. Pero la fuerza de los siete siglos de tradicional localización de la batalla, en el río Guadalete, fué más fuerte que sus hipótesis audaces y acabó sosteniendo la posibilidad de que Wadı al-bekka se hubiese corrompido en Wadalekke, que éste hubiera dado a la postre Guadalete y que, en verdad, se hubiera combatido donde se suponía desde siempre7.

Dozy no pasó por alto las indicaciones del sabio orientalista español, las captó rápidamente y, más osado que Gayangos, afirmó, sin vacilaciones, que la batalla no había tenido lugar en el Guadalete sino en el Wadtbekka; y apoyado en Al-Idrist, cuya edición y traducción había de publicar con de Goeje<sup>8</sup> poco después, y con ayuda de las indicaciones del *Diccionario Geográfico* de Madoz, identificó el Wadtbekka con el río Salado, que desemboca en el Atlántico entre Vejer de la Frontera y Conil<sup>8</sup>.

La teoría de Dozy hizo fortuna. Los eruditos españoles volvieron, displicentes, la espalda al pobre Guadalete, se

<sup>7</sup> GAYANGOS: The history of the mohammedan dynasties in Spain, 1, p. 526-527.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Description de l'Afrique et de l'Espagne par Edrisi. Texte arabe publié pour la première fois d'après les manuscrits de Paris et d'Oxford, avec une introduction, des notes et un glossaire. Leyden, 1866.

<sup>9</sup> Recherches sur l'histoire et la littérature de l'Espagne pendant le Moyen Âge. 1859.
2.º ed., I, p. 314 (3.º ed., 1881, págs. 305-307).

dejaron ganar por el brillo de la novedad y se dejaron arrastrar por el peso de la autoridad magistral de un extranjero ilustre. Lafuente Alcántara, editor y traductor del "Ajbar Maymu a", dudó un punto entre adherirse o no a la tesis del gran orientalista holandés, pero acabó cediendo a la seducción de la osada conjetura." Y los dos hermanos Oliver Hurtado, lejos de vacilar, se entusiasmaron con la hipótesis y escribieron un estudio titulado: La batalla de Veier o del laro de la Janda."

Roto el encanto de la tradición y perdido el respeto a la clásica hipótesis, los estudiosos que se sentían acuciados por el deseo de escudriñar el problema, siempre misterioso, de la caída de la monarquía visigoda, se hallaron muy a su placer ante la libertad de movimientos que la dudosa identificación del teatro de la lucha les brindaba, y surgieron, por ello, una serie de tesis diferentes sobre el lugar de la batalla.

El primero en volver sobre el tema fué Fournel. Al historiar la conquista de España por los árabes en su gran obra Les Berbers<sup>12</sup>, envejecida pero siempre admirable<sup>13</sup>, siguió a Dozy y presentó a Tariq venciendo a don Rodrigo en el Wadtbekka. Pero Fournel era un celoso y escrupulosísimo erudito y no dejó de descubrir sus dudas y sopechas, al pasar revista a los textos de buen golpe de historiadores árabes que, unánimes, escribían Wadtlakka<sup>14</sup>.

Más imaginativo y menos rigorista, el enfático Fernández Guerra<sup>18</sup> se permitió ya buscar, a su capricho, teatro apropiado a la primera gran batalla entre moros y cristianos, y dió comienzo a la serie de fantasías moriscas, en que había de ponerse la erudición al servicio de un apriorismo

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Colección de obras arábigas de historia y geografía que publica la Real Academia de la Historia. Madrid, 1867, I, págs. 22 n. 3 y 257: Lago. En la primera alusión al problema rechazó la hipótesis de Dozy y la aceptó en la segunda, en su índice geográfico del "Ajbär Maýmt"a".

<sup>11</sup> Revista de España, 1869, IX, pág. 5.

<sup>12</sup> Les Berbers. Etude sur la conquête de l'Afrique par les arabes. D'après les textes arabes imprimés. Paris, 1875.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Admirable, aunque de lectura muy difícil, por la serie de notas que se engarzan unas a otras entre si, y con el texto, en la misma página.

<sup>14</sup> Les Berbers, pág. 244.

<sup>15</sup> Caida y ruina del imperio visigótico-español. Madrid, 1883, pág. 47.

geográfico16. Fernández Guerra eligió como base de su construcción histórica el desacreditadísimo texto del falsario historiador egipcio Abd al-Hakam v la novelada traducción castellana de Al-Razi, llamada Crónica del Moro Rasis<sup>17</sup>; leyó en el primero que los godos habían sido vencidos en un lugar nombrado Sidonia y junto a un río denominado Umm Haktm; encontró en la versión de Gil Pérez que Rodrigo había perdido la batalla de Sayugue, y armó su tinglado sobre esas dos indicaciones científicamente inaprovechables. Umm Ḥakīm es un nombre que los cronistas musulmanes han aplicado varias veces indistintamente a una isla -vecina de Algeciras -, a una mujer -esclava de Tariq-, a un río -el del combate-, etc., etc.18, y no podía, pues, tomarse en serio para localizar el encuentro decisivo entre godos e islamitas. El Savugue de la Crónica de Rasis no podía ser sino corrupción de la palabra Sadunia del texto original, a través de la doble versión sufrida por el mismo en el siglo XIV; una corrupción de Sidonia en cuvo distrito colocan todos los historiadores árabes. sin discrepancia alguna, el lugar de la batalla19. Sidonia es

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> El tiempo envejece rápidamente las obras de historia, pero algunas, como las de Pernándes Guerra, se han gastado muy de prias Su Candoria, has páginas salidas de su pluma en la Historia de España desde la insassión de los publos germánicos hasto la ruina de la monarquía visigoda, etc., han sufrido muy pronto las injurias del tiempo. Su estilo ampuloso y su exceso de imaginación me han predispuesto siempre en contra del autor de que me ocupo.

<sup>17</sup> Véase sobre estos dos textos mis Fuentes de la historia hispano-musulmana del siglo VIII (En torno a los origenes del feudalismo, II, pág. 91 y ss. y 189 y ss.)

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Ibo Abd al-Hakano (Trnd. Lafuente Alcántara, pág. 210), el "Ajbar Maymu va" (Trad. Lafuente Alcántara, págs. 49 y 51), "Al-Fath al-Andalus" (Trad. Conzález, págs. 7 y 35), Al-Idrist (Trad. Dony y De Goeje, p. 212) y "Al-Bayân al-Mugrib" de Ibn 'Idâri (Trad. Pagnan, II, págs. 43 y 45) Ilama I Umm Ḥaldm a la isla verde da Algeciras. Ibn 'Abd al-Hakam y el compilador del "Fath al-Andalus" dieme que recibió tal nombre del de una esclava de Tāriq que éste dejó en ella mientras se adentaba en España. Y sólo Ibn 'Abd al-Ḥakam (Trad. cit., pág. 210) denominó I Umm Ḥakīm al rio de la batalla decisiva entre islamitas y cristianos. Lafuente Alcántara identificó ya la isla de Umm Ḥakīm con la de Algeciras. Col. Obr. Ar. Ac. Ha., I, pág. 255

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Sobre el error que llevó a transformar el nombre de Sadunia en Sangonera y en Sayugue hablaré despacio al historiar la invasión árabe en mis Orígenes de la Nación Españala.

un vocablo que ha llegado hasta hoy. El gran epigrafista Hubner ha probado que la antigua Asido, de la época romana, se alzó en el solar de la actual Medina Sidonia 10 Podrá discutirse si los árabes establecieron en otra ciudad. la capital de la provincia de tal nombre y si aluden a esa nueva Sidonia o a la vieja los cronistas de la Conquista<sup>21</sup>. Pero, perpetuado su nombre en la geografía histórica y en la actual, no es lícito suponer que se equivocaron todos los autores árabes" y que deba leerse Segontia donde aquéllos escriben unánimes Sidonia. Pues, contra toda lógica, el campanudo Fernández Guerra se atrevió a defender tal yerro y, como el nombre Umm Hakım daba ancho campo a su imaginación, lo identificó a su capricho con el río Bekka o Lekka y a éste con el Barbate, y distribuyó a su placer las dos huestes de Tariq y Rodrigo. Extendió las primeras desde la laguna de la Janda hasta los términos de Olba (Ximena de la Frontera) y de la antigua torre de Lascuta (El Castellar)23, y colocó el real del ejército godo en Jigonza la Vieja -asiento de la Sigontia turdetana-

- Torpus Inscriptionum Latinarum, II. Inscriptiones Hispaniz Latinz, pags. 176 y 845.
  - Véase después, págs. 49 y sigts.
- <sup>22</sup> Fijan la batalle en el distrito de Sidonia: Iba "Abd al-Bakam (Trad. Lafuente Alcántara, pág. 210), Ahmad al-Rāti en pasaje recogido en "Al-Bayān al-Mugrib" (Trad. Ragnan, II. pág. 12); Ibn al-Quitya (Trad. Rubera, p. 5); "Al-Fatb al-Andialus" (Trad. González, p. 7); Ibn al-Aitr (Trad. Pagnan: Annales du Maghreb et de l'Espagne, p. 44); Rodrigo Ximenes de Rada (Hignani: Illustratz, II. p. 64); Ibn l'Elbri (Trad. Fagnan, II. p. 12); Al-Nuwayri (Trad. Gaspar y Remiro. I, pág. 29) y Al-Maqqart (Trad. Lafuente Alcántara, p. 178 y GAVANGOS: Mohammedan Dynastics, I. págs. 526-527)
- <sup>28</sup> Fernández Guerra extiende aquí los 12.000 hombres de Târiq sobre una línea de 25 Kms. a vuelo de pájaro, atravesada por algunas sierras y que forma un fanea de 25 Kms. a vuelo de pájaro, atravesada por algunas sierras y que forma un fanea de trazos desiguales, con el vértice en Castellar de la Prontera. En el espacio de unas líneas sitúa, además, Lascuta en Alcalá de los Gazules y la Torre Lascutan en el citado Castellar. Nada grarantiza tal distribución. Húbenes situo la torre de Lascuta en Alcalá de los Gazules, por haberse hallado allí la famosa inscripción de Paulo Emilio (Corpus Inscrip. Latín., pp. 699-846). Pero reconoce que las monedas con el combre de Lascuta aparecen en la orilla derecha del Gusdalete. Tengo para mí que debe buscarse Lascuta en esa sona y no en Alcalá ni en el Castellar, pues era de la urisdición de Hasta Regia y ésta se hallaba en Mesa de Asta, al occidente de Jerse.

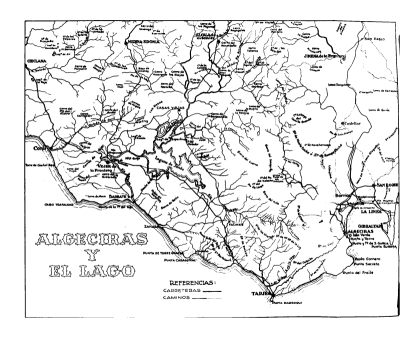
con el Guadelete a dos leguas a la espalda<sup>24</sup>, con el río Barbate a dos leguas al frente y con Medina Sidonia, a tres, a su derecha.

Saavedra superó a Fernández Guerra en imaginación v en audacia erudita, al describirnos el teatro de la lucha y aun la lucha misma25. Pocas monografías históricas españolas han alcanzado mayor éxito que la suva sobre la invasión de España por los árabes: pocas dejarán, sin embargo. menos huellas de su existir. Horra de retórica, escrita con sencillez y claridad y con acumulación de muchedumbre de citas diversas de las más varias fuentes árabes y latinas, su lectura atrae y seduce y deja la impresión de un trabajo construído con absoluto rigor crítico. Impresión fugacísima. Quien se decide a estudiar los textos alegados advierte pronto el excesivo papel desempeñado en la obra de Saavedra por las más osadas y peregrinas conjeturas. Era Saavedra un meritísimo ingeniero de caminos, buen arabista y erudito estudioso; pero, como tantos aficionados a la historia y a ella venidos desde campos muy distantes, estaba ayuno de sentido historicista. Un ingeniero hubiera debido, a lo menos, calcular la resistencia desigual de los materiales empleados en su construcción histórica. No lo hizo; dió libre vuelo a su hispana fantasía y nos dejó un estudio de la invasión que no resiste a una somera crítica26. Los profesores de historia hemos difundido en la cátedra sus frágiles tesis: se han abierto éstas camino hasta el lector curioso, a través de las historias generales y de los manuales

Saguntia o Gigonza se alzaba sobre una altura en las estribaciones de la sierra de Alajar y no tiene detrás, sino enfrente, el Guadalete. Fernández Guerra, que antes se había sentido generoso en extremo al desplegar la hueste reducida de Táriq, concentra ahora en una línea de menos de 10 kms. el gran ejército de Rodrigo.

<sup>25</sup> Estudio sobre la invasión de los árabes en España. Madrid, 1892.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> El primero en poner en tela de juicio la obra de Saavedra ha sido el erudito hispanista Barrau-Dihigo. En el capitulo La conquête de la "Galice" par les arabes, de sua Recherches sur l'histoire politique du royaume asturien (Revue Hispanique, LII. 1921, p. 107, n. 1), escribe: "Dans le très brei résuné qu'on va lire, nous suivons moins la doctrine ingénieuse mais fragile à l'extrême de M. E. Saavedra... que ios récits de...", y combate la frágil teoria en el ap. III. Esperamos que podrá calificarse a con alguna mayor dureza después de le er mis Origenes de la Nación Española.



de historia, y han constituído artículos de fe para los doctos v para el vulgo, hasta ahora.

Por lo que hace a la batalla de Guadalete, Saavedra se mueve con gran desembarazo y mueve en la misma a los ejércitos con no menos audacia, como si a ella hubiera él asistido en persona. Tario espera a los godos en el puerto de Facinas. Viene Rodrigo a las llanuras del Barbate y junto a Casas Viejas planta las tiendas de su hueste. El caudillo islamita se adelanta entonces hasta darle vista, apoya su izquierda en el lago de la Janda y su derecha en las estribaciones de la sierra de Tahones y se dispone a combatir al enemigo, con el arrovo Celemín al pie de sus soldados y con las charcas y lodazales del Barbate frente a ellos. Rodrigo comprende el peligro que resulta de tener a su espalda un terreno falso y atrae al enemigo al llano del río ya citado. para permitir maniobrar a sus jinetes. Y allí, junto al Barbate miserable, es derrotado, por la traición de los partidarios de Vitiza, el ejército godo27.

¿Que hay detrás de este relato? Nada, porque si el "Ajbar Maŷmua habla de que se luchó junto a un lugar llamado el Lago<sup>18</sup> y algunos eruditos modernos han leído en el original de Ibn al-Qutiya que se peleó en el Wadtbek-ka<sup>29</sup>, ningún cronista cita al río Barbate, como teatro del encuentro³º. Muchas crónicas arábigas —empezando por las ahora mencionadas — llaman, además, al Barbate por su

<sup>27</sup> Estudio, pág. 68 v ss.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Trad. Lafuente Alcántara, pág. 22. Hemos señalado cómo en el "Ajbār Maymöra" nose dice que se luchó junto a un lago sino" en un lugar llamado el Lago". porque la diferencia es importantístina, y aque permite fijar la battalla lejos de la laguna de la Janda, pues Al-Bubayra podían llamar y llamaban los árabes a localidades donde hubiera habidio o hubiese aún pequeños lagos y hasta charcos grandes. Véase. despois, pág. 28)

DOZY: Recherches, 3.º ed. I, p. 306 y RIBERA: Historia de la conquista de España por Abenalcolía el Cárdobés, Col. Obr. Ar. Ac. Ha., II, Madrid, 1926, p. 5. Sobre ese error de lectura insistiremos en seguida en la pág. 26.

<sup>20</sup> Repásense todos los autores y todas las obras citadas antes en la nota 22 y cuantos textos puedan consultarse, y jamás se hallará en ninguno de ellos ni mención ni alusión sinuiera al río Barbate, en los nasajes relativos a la batalla en que Rodri-

nombre<sup>31</sup>, por el nombre que de los tiempos romanos ha llegado hasta hoy. Ninguna le confunde con el Wadtbekka y alguna le distingue del mismo expresamente<sup>32</sup>. Y la localización de la batalla por Saavedra, contradice, pues, por duplicado, las indicaciones de las fuentes. Por duplicado: porque éstas silencian al Barbate y porque nombran concretamente a un río, que no puede identificarse con el elegido por el ingeniero historiador<sup>33</sup>.

Ya advirtió el descarrío de Saavedra el muy erudito historiador de los mozárabes españoles, Simonet<sup>31</sup>. No logro este, como no lo ha logrado jamás historiador alguno, librarse de sus apriorismos o convicciones filosóficas, religiosas o políticas al escribir su obra<sup>35</sup>; pero procuró

- <sup>36</sup> Llaman al Barbate por su nombre de hoy: el "Ajbär Magmur'a" (Lafuente Alcántara, p. 67), "Al-Fatb al-Andaius" (Goazález, psg. 35), Al-Idris! (Dozy y De Goeje, psg. 214) e Ibn "Idäri en "Al-Bayān al-Mugrib" (Pagnan, II, psg. 57). Y tanto el pasaje citado del "Ajbār Maymur"a", como el correspondiente del "Bayān al-Mugrib", proceden del siglo i del isidam español, del mismo siglo viti. El del Anónimo de Parls, por estar incluido en el segundo fragmento de los que integran la compilación, fragmento redactado, lo más tarde, en el reinado de Hilâm I. (788-796) (SANCREZ-ALORNON): Fennets de la historia hispano-musulmono del siglo VIII, psg. 47-52 y 61 y El "Ajbūr Magmut'a" y los problemas historiarpflicos que planta cap. III (En pensa). Y el de Ibn "Idārī, porque deriva de unos viejsimos anales compuestos poco después del 757, en los primeros años del reinado de "Abd al-Raḥmān I (Barrau-Di-Bioo: Recherches sur l'histoire politique du royaume auturien, Renue Hispanique, 1921, LII, psg. 66, y SANCREZ-Augents his, hisp. muz. psgs. 06-61)
- Así hace Al-Idrist en su "Nuzhat al-Muŝtáo". En la traducción de Dozy y de Goeje (pág. 214) se lee: "D'Algeciras aux bancs de sable, qui se trouvent dans la mer, et de là à l'embouchure de la rivière de Barbate, 28 milles. De là à l'embouchure de Becca, 6 milles".
- <sup>30</sup> De emplear el sistema de Saavedra y de llevar las batallas a los lugares donde "debieron darse", en contra de las indicaciones de los textos, podríamos escribir la historia con mucha mayor facilidad y desembaraso.
- <sup>24</sup> Historia de los Mozárabes de España, deducida de los mejores y más auténticos testimonios de los escritores cristianos y árabes. Madrid, 1897-1903.
- <sup>36</sup> Simonet escribe con saña contra los musulmanes. Los problemas políticos de ué poca perturban la sercinidad de su juicio y le mueven a emplear palabras y conceptos de sus días. Pelayo es para el, por ejemplo, el jefe del partido católico, ¡Cómo resuena en ese calificativo el eco de las polémicas de la época de la Restauración y de la Regental Eb difficil al historiador librarse del mundo de ideas y términos que danzan en torno de su mente; pero será poco cuanto haga por conseguir adentrarse en el de los hombres cuya vida trata de captar.

poner freno a la imaginación y tratar a las fuentes con el respeto que merecen. Con gran prudencia y discreción escribió que no se sabía con certeza dónde habían combatido Tario y don Rodrigo. Recogió la versión de sus predecesores inmediatos, quienes llevaban la lucha junto a la lapuna de la Janda y al Barbate, que supuso pudo llamarse Wadilakka, por comunicar con el lago señalado y por significar Lacca, en ibérico, lagunass. Pero, sin dejarse arrastrar por la autoridad magistral de Dozy, se inclinó a sospechar que el choque entre moros y cristianos hubo de tener lugar entre Medina Sidonia, Arcos y Jerez de la Frontera<sup>37</sup>. Se basó para volver al Guadalete el teatro de la lucha en dos clases de argumentos de valor muy desigual: en la rectificación de la lectura Wadtbekka -general en sus días- en la de Wadılakka -más exacta, como veremos luego-, rectificación que apoyaba en las noticias recibidas de los eruditos jerezanos sobre la perduración de tal nombre como designación medieval del Guadalete<sup>28</sup>. Y se basaba, sin razón suficiente, en la reducción del lugar de la batalla al río ahora citado, por autores latinos y arábigos de fecha muy tardía<sup>39</sup>

Aunque en flagrante pugna con las más elementales reglas de la critica histórica, Simonet acertaba. Hubiera podido afírmar su rectificación de la lectura Wadtbekka sobre bases más sólidas, como demostraremos en seguida; pero bastan a honrarle: su negativa a seguir el camino fácil y trillado y su decisión de rechazar la teoría consagrada. La prudencia de un severo crítico y el celo local de los estudio-

<sup>36</sup> Historia de los Mozárabes, pág. 19.

I Ibidem, pág. 20.

Bibidem, págs. 19, n. 4, y 20, n. 4. Sobre la obligada rectificación de la lectura Wadibbeka en Wadibaka veñase, en seguida, las indicaciones de los textos árabes y de las inscripciones, que pudo conocer Simonet.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> En buenos principios de crítica no pueden alegarse los testimonios de 1 lbn al Jalthy de 10n Jaldun, historiadores del siglo xiv, para rectificar supuestas afirmaciones de autores de los primeros tiempos del islam español. Ibn al-Jath dispuso además de la Primera Crónica Central, y como 1 lbn Jaldun conoció la obtra de aquel, las informaciones de uno y otro sobre la lucha en el campo de Jerez, proceden, en último termino, de la afirmación de Ximénez de Rada reproducida en la Crónica del Rey Sabio.

sos de Jerez, que no se resignaban a borrar de los fastos de su tierra la triste aunque grandiosa efemérides de la lucha en que sucumbió la cristiandad hispana, se alzaron entonces por primera vez contra la nueva tradición, vieja va de medio siglo: contra la tradición que hacía peregrinar a las sombras de Tario y Rodrigo, en busca de lugar para luchar de nuevo a gusto de la erudición contemporánea. Pero fué desoída la sugestión de Simonet y de los jerezanos; tuvo escaso éxito su crítica y su hipótesis; siguió perdurando la nueva y va vieja teoría, y precisamente, cuando empezaba a envejecer y a cuartearse, saltó de las obras eruditas a los libros generales de historia y ganó el asenso de los arabistas extranjeros. La aceptaron dos historiadores españoles de tanto prestigio como Hinojosa40 y Altamira41; y a tal punto se abrió paso por doquier, que cuando Fagnan tradujo al francés el "Kamil fi-l-Ta'rij", de Ibn al-Atır, v cuando después vertió, al francés también, "Al-Bayan al-Mugrib", de Ibn Idari, aunque leia Wadilakka en los dos textos árabes, rectificó en Wadtbekka las dos lecturas coincidentes, sin más razón que la de seguir la tesis de Dozy42.

Un general español, como tal osado, poco respetuoso de los textos y estratego de afición hasta en el trazar de la historia más remota, ha defendido, el último, la vieja teoría del arzobispo don Rodrigo. No se tomó el cuidado de justificarla con el apoyo posible de los testimonios históricos que pudieran abonarla. Volviendo por pasiva el juego de Saavedra, mientras éste había sostenido que militarmente hubiera sido un grave error de Tariq llevar la lucha hasta las llanuras de Jerez, el general Burguete<sup>16</sup> creyó, por razones estratégicas, que se combatió en el Guadalete. Y le bastó su convicción para decidirle a defender su tesis.

<sup>40</sup> Historia de España desde la invasión de los pueblos germánicos hasta la ruina de la monarquia visigoda, II, pág. 196.

<sup>4</sup> Historia de España y de la Civilización española, Barcelona, 1928, I. pág. 199.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> PAGHAN: Ibn al-Alhir. Annales du Maghreb et de l'Espagne traduites et annotées par..., Alger, 1898, pág. 44, N.º 1; Histoire de l'Afrique et de l'Espagne initiulér Al-Bayen/l-Mogrib, traduite et annotée par..., Alger, 1904, II, pág. 12. N.º 3.

<sup>4</sup> Rectificaciones históricas. De Guadalete a Covadonga. Madrid, 1915.

Ha vuelto a caer en la trampa el gran patriarca de la historia medieval española de estos días: Menéndez Pidal". Mi maestro y el de todos ha admitido también que la batalla entre Tariq y Rodrigo tuvo lugar "junto a Medina Sidonia, entre esta ciudad y la laguna de la Janda". Y el gran historiador hispano de los últimos tiempos ha tratado incluso de explicar el proceso que llevó a localizar el encuentro donde la tradición inmemorial le colocaba. "Rodrigo de Toledo —dice— tomó probablemente de Rasis el nombre del río, Vadalac o Vadelac según los códices; pero como por su cuenta identificó Asidonia con Jerez, y como na la grafía antigua la c y la t son muy parecidas, otros códices leyeron en la obra del Arzobispo: Guadalet, río de Jerez; y esta lección, aceptada por la primera Crónica General, se divulgé por todas partes<sup>411</sup>.

Y no quiero excluirme de los equivocados. También he admitido, aunque haya sido de paso, la localización de los autores de mi época<sup>45</sup>. Hemos pecado todos contra los testimonios precisos de las fuentes<sup>47</sup>. Sólo está horro de falta en este largo proceso de errores Barrau-Dihigo. Este gran hispanista francés, que trazó la historia de la conquista del Noroeste de la Península por los islamitas al escribir su historia del reino de Asturias<sup>48</sup>, cuidó de no soltar prenda,

El rey Rodrigo en la literatura, Madrid, 1925, pág. 10, y Floresta de leyendas heroicas españolas, Madrid, 1942, pág. XX.

<sup>45</sup> El rey Rodrigo en la Literatura, pág. 10, N.º 3.

<sup>48</sup> Notas para el estudio de dos historiadores hispano-árabes de los siglos VIII y IX.

Aparte del Boletín de la Universidad de Santiago, 1934, pág. 33.

<sup>4</sup>º No se salvó de incurrir en el error general el patriarca de los arabistas españose contempóraneos, Codera. También ſijó en las cercanías de la laguna de la Janda la batalla, en su estudio La dominación arábigo de la Frontera Superior. Colección de Estudios árabes, VIII, Madrid, 1917, pág. 105. Y asimismo ha pecado, como todos, miamigo el eminente profesor de Argel, Lévi-Provencial, que escribe: "Ce furent ces Africains qui soutintent le choc des troupes wisigothes à la bataille du Rio Barbate (Wadl Bekka)". L'Espagne musulmane au Xême siècle. Institutions et vie sociale. Paris, 1932, pág. 9.

<sup>44</sup> Recherches sur l'histoire politique du Royaume asturien, Rev. Hisp. 1921, LII, págs. 107-108. Para ser justos debemos incluir también entre los que no mencionata al Wadibekha. A Tailhan: Anonyme de Cordoue. Chronique rimée des deraines resis de Tolde et de la conquête de l'Espagne par les arabes, Paris, 1885, pág. 172. Pero Tailhan

como suele decirse, y de no fijar el sitio donde Rodrigo fué vencido. Y su celo hipercrítico, que le hizo ir a veces demasiado lejos en sus negaciones, le salvó aquí de aceptar la equivocada tesis general.

\* \* \*

Pero, ¿qué dicen los historiadores musulmanes? ¿Han dado base a las vacilaciones de los autores modernos? Apovan sus localizaciones de la batalla entre Tarig y Rodrigo? ¿Favorecen, a la inversa, la interpretación del Toledano? Por cuál de las dos tesis en combate se pronuncian? El acucioso erudito Al-Maggari, cuya muerte se fija en 1631, y que dispuso de un gran caudal de fuentes árabes y las aprovechó con gran escrúpulo y cuidado49, anticipó en varios siglos la respuesta precisa a nuestras interrogaciones. Suyas son estas palabras: "Varios autores.... han descrito con detalle esta famosa batalla.... y aunque hay ciertas diferencias sobre la fecha de la misma, todos están de acuerdo en decir que se luchó en las orillas del Wadılakka en el distrito de Siduna"50. La afirmación de Al-Maggari es de sobra categórica, y no cabe regatearle autoridad, porque el gran historiador africano del siglo XVII conoció todas o casi todas las crónicas ará-

disparató tan a su sabor sobre la historia de la conquista, que su exclusión del error general no se debió a su prudencia sino a sus dislates.

4º Sobre Al-Maqqart véanse GAVANCOS: The Mohammedan Dynasties in Spain, Londres, 1840, Predmbulo; DucAr, Door, Kreela, VW RIGHT: Analetes sur l'histolie des arabes d'Espagne, Leyden, Londres, 1855, Préface; WOSTENFELO: Die Geschichtschreiber der Araber und ihre Werke, Göttingen, 1888, N° 559; R. BASSET: Notices sommaires des manuscrits orientaux de deux bibliothèques de Lisbonne, 1894, pág. 26; PONS BOICUES: Entayo biobibliográfico sobre las historiadores y geógrafos arábigo-españoles, Madrid, 1898, págs. 417-19; R. BASSET: Recherches bibliograficies sur les sources de le Salouat el-Anfar, París, 1905, pág. 22, N° 53; BROCKELMANN: Geschichte der arabischen Litteratur. Weimar-Berlin, 1898-1902, II pág. 296; HUART: Historie de la litterature arabe, Paris, 1912, pág. 374; CONZLEE PALENCIA: Historie de la litterature arabe, Paris, 1912, pág. 374; CONZLEE PALENCIA: Historie de la litterature arabe, Paris, 1912, pág. 379; Pag. 193; LEVP-ROVEN-ÇAL: Les historiens d:s Chorfa, 1922, pág. 93, y Encyclopédie de l'Islam, III, págs. 184-185; y mis Fuentes de la historia hispano-musulmana del siglo VIII, Mendoza, 1942, pág. 346-348.

<sup>60</sup> GAYANGOS: Mohammedan Dynasties, I, pág. 273.

bigas de mayor importancia donde se cuenta la invasión de España por los moros<sup>51</sup>.

Pero, ¿es exacta semejante indicación?, se preguntará, quizás, el lector impaciente. Sí; me atrevo a contestar afirmativamente a esta pregunta. Sólo tres excepciones conozco a la monótona insistencia con que todos los autores musulmanes fijan en el Waddlakka —esta es la lectura más probable de las grafías coincidentes de los textos árabes— la batalla entre sarracenos y visigodos. Pero esas tres excepciones no rompen la unanimidad a que alude Al-Maqqari, porque uno de los cronistas aludidos no fija el río de combate, otro escribe una facecia al señalarlo y un tercero le designa mediante una evidente y clara perifírasis. Vayamos, sin embargo, más despacio.

Pero, ¿cómo ha sido posible, cabe preguntar y me he preguntado más de una vez, el error, también casi unánime, de los modernos? El error o los errores —para ser justos es preciso emplear el plural como queda probado— de los historiadores contemporáneos pende de una mala lectura, de una mala interpretación y de una confusión, vieja ya de muchos siglos. Gayangos<sup>12</sup> y Dozy<sup>13</sup> habían leído Wadtbekka en la geografía del Idrist y creyeron leer también Wadtbekka en el original árabe de Ibn al-Qutya<sup>14</sup>. No tenemos motivos para dudar de que Al-Idrist escribiera, en efecto, Wādibekka; y es posible que hubiera, en verdad, un río de tal nombre, y que correspondiera, como quiere Dozy, al Salado de Conil<sup>16</sup>. Pero no cabe dudar de que existió también un Wādilakka, pues resulta probada su exis-

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Para historiar el siglo VIII hispano-musulmán, Al-Maqqart dispuso de las obras de Saqam al-Kătib, los "Rasis", Ibn al-Qulya, Ibn al-Paradt, Ibn Zaydun, Ibn Hazm, Ibn Ḥayyān, Al-Humaydi, Al-Higart, Ibn Bakkuwāl, Ibn al-Abbār, Ibn Sa'id, Ibn al-Jatib e Ibn Jaldun. Véanse mis Fuentes, págs, 347-348.

Manager of the Mohammedan Dynasties, I. pag. 526.

Dozy y De Gobje: Description de l'Afrique et de l'Espagne par Edrist, Leyde, 1866, pag. 214.

M GAYANGOS: Mohammedan Dynasties. I, pags, 526-527, y Dozy: Recherches, 3.º ed. I. nág. 306.

Mos Se basa para hacer tal identificación en los artículos del Diccionario Geográfico de Madoz sobre Conil y Veier de la Frontera.

tencia, como veremos en seguida, de la extraña coincidencia de las monótonas indicaciones de los autores árabes con algunas inscripciones romanas, que han podido y debido conocer la mayoría de los arabistas e historiadores españoles contemporáneos.

Pero si es posible que Al-Idrist escribiera Wādtbekka al describir la costa meridional de Al-Andalus, parece seguro que Ibn al-Qutyva escribió, como todos los cronistas musulmanes, Wādtlakka. No ha llegado hasta hoy sino un manuscrito del original de la crónica del Nieto de la Godasso Alhora bien, en ese manuscrito, donde Dozy, influído por el pasaje del Idrist, en cuya edición y traducción se ocupaba por entonces, creyó leer Wādtbekka, un notable arabista francés, Cherbonneau, que tradujo algunos pasajes de Ibn al-Qutya, ha leido Wādtlakkasso Y Cherbonneau no pudo dejarse influir, a la inversa de Dozy, por las localizaciones de los otros historiadores musulmanes que unánimes escriben asimismo Wādtlakka, porque no se planteó siquiera el problema que aquí nos interesasso.

La extraña semejanza de las dos grafías Bekka & y Lakka & explican, además, fácilmente el error de lectura de Dozy. Y esa extrema semejanza ha sido, al contrario, utilizada por los arabistas seguidores del gran orientalista,

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> El manuscrito 706 de la Bibliothèque Nationale de Paris (Anciens fonds), que contiene también el "Ajbăt Maymus". Véanse: Dox." Histoire de l'Ajrique et de l'Espagne initiulée Al Bayano'l Mogrib, Leyde, 1848-1851. Introduction, pág. 10; LAFURNTE ALCÁNTARI: Ajbar Machmia (Colección de Tradiciones). Col. Obr. Ar. Ac. Ha. I, Radrid, 1867, Prologo, pág. vui; Founnet: Les Berbers, Paris, 1875, pág. 245, N.\* C., y RISERA: Historia de la conquisita de España por Abenalcatía el Cordobés: Col. Obr. Ar. Ac. Ha. II, Prologo, pág. vui.

<sup>87</sup> Histoire de la conquête de l'Espagne par les musulmans, traduite de la chronique de Ibn El-Kouthia. Journal Asiatique, 1856, 2.º sem. pág. 434.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Gayangos, sobre una copia del manuscrito de Paris, preparó suedición del texto drabe de Ibn al-Quilva, que debla formar, con varios fragmentos de las crónicas del Seudo Ibn Qutayba y del Embajador Marroqui, y con sus versiones castellanas, el t. II de la Colección de Obras Arábigas de Historia y Geografía de la Academia de la Historia. Su impresión del original farba estaba terminada en 1865, pero Gayangos no llevó a cabo la traducción deseada, y sólo, cuando la terminó Ribera, aparecieron el texto arábigo y su versión, en 1926. Ahora biem, en la pág. 7 del texto árabe. Gayangos imprimirá <sup>52</sup> (x 2-) = Wadi-Bakka.

para proponer la corrección del Wadtlakka, que encontraban en los textos árabes, en el Wadtlekka, que suponían escrito, en verdad, por los autores moros.

Y a confirmar también la exactitud de la lectura de Cherbonneau, frente a la lectura del gran Dozy, viene, por último, un pasaje de Ibn al-Jattb, en que reproduce otro de Ibn al-Quttya. El gran historiador granadino59 copia, en efecto, en su Lamhat<sup>80</sup>, una versión de aquél de la batalla entre Tariq y Rodrigo, distinta de la que nos ha conservado la crónica publicada y traducida del mismo Nieto de la Goda -Ibn al-Outiva quiere decir Hijo de la Goda v era así llamado por descender de Sara, nieta de Vitiza. antecesor de don Rodrigo- a que nos venimos refiriendo. Esa disparidad se explica por la forma verbal en que se trasmitió el texto de las lecciones históricas de Ibn al-Outsva61, y no empece, por lo tanto, para que podamos suponer auténtico el texto de la Lamhate2. Ahora bien, en el pasaje de ésta copiado del nieto de Sara, según la edición de Casiri de Ibn al-Jațīb, única de que dispongo aquí, se lee Wādīlakka63. Mas si en dos redacciones muy diversas de los apuntes que los discípulos de Ibn al-Outiva tomaron de

Wéanse sobre Ibn al-Jațib mis Fuentes de la historia hispano-musulmana de siglo VIII, págs. 340-343, y la bibliografía allí señalada.

Sobre esta obra cuyo titulo reza: Resplandor de la luma liena acerca de la dinazi (a Nasari, véanse: CASRII: Bibliotheca arabico-hispana escurialensis, Matriti, 1760-1770, II, págs. 246-319; "Ibn El Hatib lisan ad-Din: Al-Lambat al-Badriyat II'd-Daw-lat an-Nagriyat". Le Caire, 1347; M. ANTUÑA: El poligrafo granadino Aben Aljatib en la Real Biblioteca del Escorial, 1926, págs. 21-27, y LÉVI-PROVENÇAL: HESPORI, 1930, X, págs. 133-34.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Sobre Ibn al-Quțiya véanse especialmente mis Fuentes de la historia hispanomusulmana, del siglo VIII, págs. 216-223.

et Ha escapado esta utilización de Ibn al-Qutiya por Ibn al-Jatib a cuantos han estudiado la crónica del Nieto de la Goda.

<sup>&</sup>quot;Bibliotheca arabica-hispana escurialensis, II. pág. 252. En el texto árabe allí reproducido se lee en efecto أن عن المختلف = Wādīlakka. Casiri transforma esa palabra en Guadalete en su versión latina de Ibn al-Jaṭth. Bibliotheca arabica-hispana escurialensis, II. pág. 251 a. dejándose llevar de la tradicional reducción geográfica del teatro de la lucha, general en su época.

las conferencias públicas de su maestro<sup>64</sup>, se lee el nombre consagrado por los otros cronistas musulmanes, ¿podrá dudarse de que los labios del Nieto de la Goda pronunciaron también la palabra Wadtlakka?

El otro motivo del error o de los errores de los autores contemporáneos ha estribado en la interpretación de un pasaje del "Ajbār Maŷmu'a". En esta Colección de tradiciones —tal es el significado de esos dos vocablos árabes— se lee, primero, que "Tāriq se había hecho dueño de Algeciras y del Lago<sup>60"</sup>: y después: "encontráronse Rodrigo y Tariq en un lugar llamado el Lago<sup>60"</sup>. Los arabistas modernos se han apoderado de ambos pasajes y han creído ver en ellos una alusión precisa a la laguna de la Janda. Pero si se leen despacio los dos textos, se advertirá que esa reducción es demasiado apresurada.

Si Tariq se había apoderado del lago [de la Janda], mal pudo luego lucharse junto a él, de no admitirse un retroceso del ejército islamita, que no dejan sospechar las fuentes árabes ni autoriza el mismo "Ajbar Maymura". Pudo aludir éste en el primer pasaje al lago de la Janda, y en el segundo a un lugar diferente pero también llamado la Laguna: la al-buhayra. En efecto, en la zona próxima a Medina Sidonia, y no lejos del río Guadalete, ha existido más de un lago"; perduran aún cortijos llamados La Laguna<sup>88</sup>, e incluso alguna venta se llama todavía, o se llamaba hace años, la Albuhera<sup>89</sup>. Y no cabe negar, en conse-

<sup>64</sup> Sobre esta transmisión de las lecciones de Ibn al-Quilya véanse mis Fuentes, pág. 217.

<sup>55</sup> Trad. Lafuente Alcántara, Col. Obr. Ar. Ac. Ho., I, pág.21, 7 del texto árabe.

<sup>55</sup> Ibídem, pág. 22, 8 del texto árabe.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Laluente Alcántara, en nota a su versión del "Ajbār Maj-mu"a" (Col. Ob. Ar. Ac. Ha. 1, pág. 32, n. 3), senla que entre Medina Sidonia y el Guadalete hubo un lago, hoy desecado pero de bastante extensión. Ese y otros lagos aparecen, en efecto, en esa zona, en el atlas de D. Tomás Lópes, hoja N.º 63, y en el linerario Militar de España, únicos de que dispongo en Buenos Áires, donde no he podido hallar los mapas Coello ni las hojas 1x50000 ó 1x100000 del Instituto geográfico español, correspondientes a la región regada por el Guadaleta.

En término de Bornos señala uno Madoz en su Diccionario Geográfico.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> En las márgenes del río Ubrique, afluente del Guadalete, SIMONET: Historia de los mozárabes, pág. 20, n.º 3.

cuencia, que a uno de esos lugares de la zona señalada pudo aludirse en el "Ajbar Maymu"a". Sí, es más que probable tal diferenciación. Y lo es, porque el "Ajbar Maymua" distingue de modo suficiente: A) El lago que Tario había ganado antes de la aparición en el sur del ejército de Rodrigo; v. no así un poco antes, bastante antes, porque entre su conquista del lago y la batalla decisiva escribió Tario a Musa pidiéndole socorro y tuvo Musa tiempo de enviarle 5.000 hombres de refuerzo70. B) Y "un lugar llamado el Lago"-así concretamente y no simplemente "el lago"donde ocurrió el encuentro entre islamitas y cristianos. Ahora bien, si como quiere Simonet71 y nos parece seguro72, la palabra Lacca, significaba lago en la España pre-romana. el "Aibar Maymua" habría coincidido con todos los otros autores musulmanes al fijar el teatro de la lucha entre Tarig y Rodrigo, pues se habría limitado a traducir al árabe la vieja voz que había dado nombre al Wadilakka, por ellos señalado. Pero si no se quisiera admitir esta, más que verosímil conjetura, bastaría lo dicho para que no pueda presentarse al Anónimo de París -así se llama también el "Ajbar Maŷmua" - contradiciendo todas las demás crónicas islamitas; habría simplemente preferido fijar el lugar y no el río donde ocurrió el combate.

Su improbable contradicción de los demás cronistas árabes, como la menos probable aún de Ibn al-Optiya, tendrán, además, muy leve importancia. Sí, repito, la muy problemática disidencia de esos dos textos, frente a todos los otros, tendría muy poca importancia en buenos principios de crítica histórica. Y recalco la afirmación sin temor a incurrir en la excomunión mayor de los arabistas mis amigos. Durante muchos años han estado de moda las dos crónicas citadas. Se las tenía en particular veneración por los arabizantes y por los meros historiadores de la

<sup>70</sup> Trad. Lafuente Alcantara, pág. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Glosorio de voces ibéricas y latinas usadas entre los mosárabes, Madrid, 1888. Lacca (pág. 285), Lanca (pág. 292), Langa (pág. 294); e Historia de los mosárabes, pág. 19. No podemos seguir a Simonet al juzgar ibérica tal voz. Según lo más probable era de origen celta. Véanse, después, notas 179 a 181.

<sup>71</sup> Véase, después, págs. 56 y sigts.

Edad Media<sup>71</sup>. Se les rendía un culto reverencial extraordinario. Se las juzgaba como las fuentes árabes más dignas de fe para el conocimiento de los primeros tiempos del islam español. Hasta se llegó a considerarlas como raíz y fundamento del que derivaban los textos arábigos tardíos. Y yo mismo he sido uno de los más entusiastas de las dos historias y he afirmado, como todos, que el "Ajbar Maŷmuºa" e Ibn al-Qutiya constituían los más firmes pilares de la historiografía hispano-mulsulmana<sup>74</sup>.

¿Merecían las dos fuentes esa reverencia y ese culto, esa fama y ese crédito? Sí, por lo que hace a muchos períodos de la historia hispano-árabe; no, por lo que se refiere a la historia de la invasión y de las primeras décadas del seño-rio musulmán en la Península. Ibn al-Qutya murió en el año 977 de Cristo y, aunque aprovechó a algunos autores antiguos —Ibn Ḥabīb y Tammām ben-Alqama entre otros—, utilizó especialmente noticias llegadas hasta él por tradición oral y fué, en verdad, el último o uno de los últimos tradicioneros andaluces. Ibn al-Qutya no escribió la obra que corre con su nombre. Dictaba lecciones de historia en Córdoba y conocemos sólo los apuntes tomados

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Influyeron mucho en el surgir y en el difundirse de esa veneración las lineas elogiosas que deciticó a ambas Dory en su Introduction Al-Baynori-Magrip, fages. 10 y 29; elogio en el que insistió en sus Recherches, 1, 3,º ed, págs. 39 y 40. Contribuyó, asimismo, a arraigar tal devoción Gayangos en su Memoria sobre la autenticidad de la Crónica denominada del Moro Rasis, Madrid, 1850, págs. 26 y ss. (Memorias de la Academia de la Historia, VIII). Ya habia triunfado cuando la Academia de la Historia de Madrid encargó a Lafuente Alcaharar y a Gayangos, la edición y la traducción de las dos crónicas, antes de 1867. Y ha perdurado hasta hoy, como atestivan: la abundante bibliografía que existe sobre ellas (SÁNCHEZ-ALBORNOZ: Funites, págs. 216 y 242), su utilización por los historiadores para narrar la historia de la invasión (SÁNCHEZ-ALBORNOZ: En torno a los origenes del feudalismo. III. pág. 97, v. 50) y su elogio; por Barrau-Dinigo (Recherches sur l'historie polítique dur reysume asturien, Rev. Hisp., LII, 1921, págs. 54-57 y 58) y por Ribera (Prólogo a su traducción de la nal-Outiva.)

<sup>74</sup> Notas para el estudio de dos historiadores hispano árabes de los siglos vitt y 1x. Aparte del Baletín de la Universidad de Santiago, 1934, págs. 26 y ss.

<sup>75</sup> Séame permitido volver a remitir a mis Fuentes de la historia hispano-musul-mana del siglo VIII, págs. 216 y ss.

de sus lecciones por uno de sus discípulos<sup>16</sup>; y digo por uno de sus discípulos, porque otros tomaron otros diferentes, como se deduce de algunos relatos históricos atribuídos al Nieto de la Goda por Ibn Hayyan, Ibn al-Abbar e Ibn al-Jaṭtb, relatos que no figuran en el texto llegado hasta nosotros<sup>17</sup>. ¿Qué valor podrían tener, pues, esos apuntes de las lecciones de Ibn al-Quṭtya—los pasajes que le concede Ibn al-Jaṭtb se refieren también a la invasión— frente al testimonio concordante de todos los autores musulmanes, si en vez del Wadılakka de éstos hubiera aquél escrito Wadılakka?

El "Ajbar Maŷmu'a" me es bien conocido. Está imprimiendose un extenso libro mío sobre el mismo". Nadie me gana en fervor por los folios del segundo fragmento de las tradiciones que lo integran". Estimo en lo que valen los otros trozos inmediatos. Pero creo poder afirmar, sin temor a la réplica, que las primeras páginas del mismo, las que se refieren a la invasión y a la historia de los valfes anteriores a las guerras civiles, son las menos dignas de crédito de las muchas que le integran. Fueron redactadas, probablemente, por el compilador de los diversos fragmentos y lo fueron en la época misma de la compilación; es decir, según tengo por seguro, en los días de las revoluciones cordobesas de fines de la primera década del siglo x1°. Y carecen,

To Soutuvieron ya esta tesis, Dozi: Al-Bayano'l Magrib, Introduction, pág. 29. La ha renovado con nuevos argumentos Ribera: Col. Obr. Ar. Ac. Ha., II, Prologo, págs. XX y XXI. Y la he fortificado yo en mis Farntes, pág. 217. He podido añadir una cita de Ibn al-Quitya sobre la conquista de España por los árabes, recogida por llan al-Jatib, que no ligura en la redacción conocidad del Nieto de la Goda. Y he podido figir que cista fué ya utilizada por Ibn al-Payyld, en la primera mitad del siglo XI.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Véanse las indicaciones de Dozy, Ribera y Sánchez-Albornoz citadas en la nota anterior.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Espero que aparecerá antes de que estas páginas salgan a luz. He adelantado sus conclusiones y algunos pasajes del mismo en mis Fuentes de la historia hispanomusulmana. págs. 47-55, 127-128, 135-136, 242-243, 248, etc.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Las he utilizado con plena confianza para redactar varios capítulos de mi obra: La caballeria musulmana y la caballeria franca del siglo vitt. En torno a los origenes del feudalismo, t. III, Mendoza, 1942.

<sup>90</sup> Véanse los capítulos I y II de mi obra: El "Ajbar Maymu'a" y los problemas historiográficos que suscila.

además, de valor, no sólo por su fecha tardía, sino por sus múltiples errores y sus numerosas contradicciones a los demás autores. Estriba el único gran mérito de ese primer fragmento del "Ajbar Maymu"a" en que su autor, transido de realismo hispano tras tres siglos de arraigo de su gente en la Península, podó los ingenuos y místicos relatos primitivos de la invasión, de una gran parte de la broza legendaria que ahogaba la seriedad de aquéllos". ¿Qué autoridad podría, pues, tener, esto supuesto, el pasaje alegado del "Ajbar Maymu"a" sobre la batalla entre islamitas y cristianos, frente al testimonio coincidente de los otros textos árabes, si, contra lo indicado hace muy poco, hubiera, en efecto, fijado en oposición a éstos el teatro de la lucha?

\* \*

Se olvidan con frecuencia los peligros que suscita en el camino de los historiadores la falta de una crítica severa de las fuentes, la falta de una discriminación científica de sus valores y de su autoridad. Y la moda cambiante coloca, a las veces, en el primer plano de la atención de los estudiosos, textos que no pueden competir en crédito con otros menos afortunados. La ausencia de un estudio detenido de la historiografía disponible para conocer la historia hispano-musulmana, el desdén sentido por muchos eruditos contemporáneos hacia el problema del análisis de las fuentes y el empleo de éstas a capricho, ha restado solidez a diferentes obras construídas con gran allegamiento de materiales sin cernir. Eso ha ocurrido en especial a la crónica de la invasión de España por los árabes y a la de los orígenes de la Reconquista<sup>22</sup>. El hallazgo y edición del

<sup>81</sup> Véanse mis Fuentes de la historia hispano-musulmana, págs. 245-246.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> La falta de un estudio científico de las fuentes árabes, interesantes para trazar la historia de ambos transcendentales acontocimientos del pasado de España —decisivos para el conocimiento de los Origenes de la Nación Españala, sobre los que preparo unas obra hace tiempo —, e interesantes, asimismo, para examinar el tema: Los drabes y de rigines prefuedal carolingio —sobre el que he publicado y au libro —, me forsó a saltar las bardas del huerto de mi especialidad y me obligó a lanazeme a la aventura de estudiar las Fuentes de la historia hispane-masulmana del sigle VIII.

"Ajbar Maŷmu'a" y el valor indudable de algunas de las tradiciones que lo integran, extendió a todos sus fragmentos la autoridad que sólo merecían algunos de ellos. Y bastó el solo testimonio —mal interpretado — de uno de los pasajes de su parte más moderna y menos digna de crédito, para que se prefiriese su noticia a la unánime indicación de los otros textos árabes.

¿Unánime? Será más justo decir general. He analizado v ordenado cronológicamente v según su valor relativo las Fuentes de la historia hisbano-musulmana del siglo VIII. He aquí lo que esas fuentes dicen sobre el lugar donde lucharon Tario y Rodrigo. Ignoramos dónde localizaba el encuentro Al-Wagidi (747-823), que dispuso de testimonios de gentes muy cercanas a los conquistadores83; pero como le siguió tan de continuo Ahmad al-Razt, al historiar la invasión de la Península<sup>84</sup>, y éste fija en el Wadrlakka la batalla, cabe suponer que allí la situaba también, con "Rasis", el gran historiador oriental del siglo VIII66. Al Biznieto de Musa, que en las primeras décadas del siglo 1x escribió la biografía de su antecesor incluída en el seudo Ibn Outavba<sup>85</sup>, no interesaban sino los hechos de su abuelo, y, por ello, ni consagró apenas atención a los de Tariq ni consignó el lugar en que Rodrigo fué vencido87. 'Isa ben Muhammad Abu-l-Muhavir, autor africano de la primera mitad del siglo IX88, nos da, el primero, el nombre del teatro del combate, y dice que éste se dió en el Wadt

Siempre que tengo ocasión repito esta declaración pública, porque necesito justificar mis veleidades de estos años últimos y mi dedicación a investigaciones fuera del campo cerrado de la historia de las instituciones medievales castellanas, a la que había consagrado mi vida.

- El Fuentes de la historia hispano-musulmana., págs. 69-70.
- 64 Ibídem, págs. 70 y 168.
- 6 Ibn Idari recoge en su "Bayan al-Mugrib" (Fagnan, II, págs. 11-12) un pasaje del Waqidi sobre la batalla entre Țariq y Rodrigo, en el que no aparece ninguna precisión geográfica. Pero la consigna en un párrafo que atribuye a "Rasis", también reproducido en "Al-Bayan al-Mugrib" (Fagnan, II, pág. 12).
  - 66 Véanse mis Fuentes, págs. 79 y ss.
- 87 Véase la versión de Ribera del pasaje oportuno del Seudo Ibn Qutayba. Col. Obr. Ar. Ac. Ha., II, págs: 105-108.
  - 88 Véanse mis Fuentes, págs. 84-91.

al-Tin89. Su indicación está tan solitaria como la del "Aibar Mavmusa: pero Wadı al-Tın significa río del barro v alude, sin duda, a los lodazales del auténtico río que presenció el encuentro: a los lodazales en que cavó el caballo de Rodrigo, según todos los textos. Isa ben Muhammad, ignoraba, pues, el nombre geográfico del lugar de la batalla, y se limitó, por tanto, a señalarlo mediante una perífrasis. Y casi lo mismo ocurrió al historiador egipcio Abd al-Ḥakam, muerto en 87190. Supo que se había combatido en un río del distrito de Sidonia, pero desconocía también el nombre de ese río, y cometió el error de aplicarle el de Umm Hakim<sup>91</sup>, es decir: el de la isla frontera de Algeciras: nombre que escuchó, quizás, de algún peregrino o estudioso musulmán español y que confundió con el auténtico del teatro de la lucha 92. Tres de los cuatro historiadores extranjeros más antiguos que se ocuparon de la invasión de España no conocieron, pues, con precisión la localización geográfica de la batalla entre Rodrigo y Tario, aunque dos de ellos supieron que se había combatido junto a un río. Explica su ignorancia su lejanía de Al-Andalus, es decir. de la Península, y su apartamiento de las fuentes vivas de la tradición local hispana, que no pudo extinguirse, durante mucho tiempo, en la región donde lucharon sarracenos v cristianos.

Otro fué el caso de los historiadores hispano-musulmanes, hijos de la tierra en que no podía menos de haber perdurado inextinguido el recuerdo, sagrado para los islamitas españoles, del lugar venerando donde Tariq había vencido a don Rodrigo. La pérdida casi total de la, pese a Dozy, abundante producción historiográfica hispano-arábiga de los siglos VIII y IX<sup>84</sup>, nos impide precisar las reducciones

<sup>89</sup> Se reproduce el pasaje de "Isa ben Muhammad en el "Bayan al-Mugrib" de Ibn "Idari (Fagnan, II, pág. 11).

<sup>90</sup> Véanse mis Fuentes, págs. 91 y ss.

<sup>91</sup> Véase la versión de Lafuente Alcántara del pasaje citado de Ibn 'Abd al-Ḥa-kam. (Col. Obr. Ar. Ac. Ha., I, pág. 210).

<sup>92</sup> Sobre Umm Ḥaqtm, véase, antes, pág. 16.

Espero que no podrá dudarse de la abundancia y de la importancia de la producción historiográfica hispano-árabe de los siglos VIII y 1x después de leer los ca-

geográficas que hacían los cronistas españoles de esa época. del teatro de la lucha entre muslimes y cristianos. Cabe sospechar, sin embargo, que aquéllos fijaban va en el Wadilakka el escenario del choque decisivo. A lo menos en el Wadılakka suponen dada la batalla: A) Ahmad al-Razi4. que, para narrar la historia de la conquista de España por los árabes, tuvo a la vista con la obra de Al-Wagidi, citada va, la del cronista cordobés Muhammad ben 'Isa, muerto en 835; la del historiador granadino Ibn Habib, que vivió del 790 al 854; y la de su propio padre, el primero de los "Rasis", fallecido en 887%. B) Ibn Hayyan, que confesaba haber seguido muy de cerca la "Arŷuza" del poeta Al-Gazal (772-864), en las primeras páginas de su "Al-Mugtabis" ?7. C) Ibn al-Outiva98, que tuvo por fuentes, para historiar los primeros tiempos del islam español, la obra citada de Ibn Habib (790-854), la "Aryuza" de Tammam ben Algama (804-896) y la crónica de Ibn Lubaba (839-926)89. D) Y el autor del "Fath al-Andalus"100, que aprovechó con frecuencia,

pítulos II, IV y V de mis Fuentes. Y he escrito en el texto, "pese a Dozy", porque sostuvo éste y han admitido todos, hasta que tuve la osadia de enfrentarme con el tema, que los musulmanes de España no habian escrito apenas de historia durante las dos primeras centurias del señorio del islam en  $\lambda l$ -Andalus.

- M Según pasaje recogido en el "Bayan al-Mugrib" (Fagnan, II, pág. 12)
- Sobre estos autores véanse mis Fuentes, págs. 39-47 (Muhammad ben°Isa), 109-127 (Ibn Habtb), 130-131 (El primero de los "Rasis"). Y sobre la influencia del William de estos tres autores en Ahmad al-Ratı, véanse, a más de los pasajes ahora citados de mis Fuentes, en el cap. V de las mismas, las págs. 168 y ss.
- <sup>86</sup> Así lo afirma Fournel: Les Berbers. Esude sur la conquête de l'Afrique par les arabes, pág. 244, N.º 1. No he podido comprobar en Buenos Aires la aseveración del gran arabista francés, pero me mercec fe su aserto.
- <sup>97</sup> Sobre Al-Gazăl véanse mis Fuentez, pág, 128. Y al-Maqqart recogió la confesión de Ibn Ḥayyān sobre el aprovechamiento intensivo de la "Arŷuza" de Al-Gazăl (Gayangos: Mohammedan Dynasties, II, pág. 57).
  - 19 Véase, antes, nota 63.
- <sup>29</sup> Sobre los autores citados arriba véanse mis Fuentes, páge. 109-127 (Ibn Ḥablb), 128 (Tammām ben <sup>2</sup>Alqama) y 133-135 (Ibn Lubāba). Y el mismo Ibn al-Qutya confiesa su utilización de las obras de los tres historiadores del siglo IX ahora citados (Trad. Ribera, páge. 4, 27, 28 y 29).
- 100 González, texto árabe, pág. 6, y en la trad., pág. 7, según la corrección de Codera.

para narrar la invasión de la Península, la historia, tres veces citada, de Ibn Habib<sup>101</sup>.

Después localizan en el Wadtlakka la batalla entre Tariq y Rodrigo: A) Ahmad al-Razi (886-955), uno de los más grandes historiadores hispano-musulmanes, que dispuso y aprovechó con celo especial la numerosa historiografía de los dos siglos primeros del islam español102. B) Ibn al-Outiva (muerto en 977), según consta en las dos versiones de su lección sobre la historia de la conquista, llegadas a nosotros. C) El más famoso de los historiadores hispanomusulmanes, Ibn Hayyan (988-1076)104, quien, habiendo utilizado intensamente el "Ajbar Mavmu a"105, prefirió localizar en el Wādīlakka la batalla106, sin duda porque a ello le obligaban la multitud de testimonios concordantes de los textos de que dispuso. D) El compilador del "Fath al-Andalus", que escribió antes de 1106 y que se inspiró en historiadores tan de fiar como Ibn Habib, Ahmad al-Razi, Ibn Hazm e Ibn Hayyan107. E) Ibn al-Atir (1166-1231), autor oriental que utilizó fuentes hispano-musulmanas y entre

Véase la trad. González, págs. 9-11, 12-13, 13-14 v 19.

<sup>102.</sup> Sobre Ahmad al-Rāzī véanse mis Fuentes, págs. 161-205. Cita al Wādīlakka en un pasaje reproducido por Ibn Idārī (Fagnan, II, pág. 12).

<sup>108</sup> Acerca de Ibn al-Qutiya véanse mis Fuentes, págs. 216-223. Y sobre la localización de la batalla recuérdese lo dicho antes, pág. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Sobre este autor, véase, en su día, la tesis doctoral de M. ANTUÑA: "Ibn Hayyān de Córdoba y su historia de la España musulmana", inédita en los archivos de la Facultad de Filosofía y Letras de Madrid en 1936. La destrucción del edificio de la Facultad, construído durante mi rectorado de la Universidad madrileña, me hace temer la desaparición del original de Antuña. Afortunadamente, poseo una copia del mismo, que acaso sea hoy la única existente. Me propongo editarla en estos cuadernos. Mientras eso currer, véanse mis Fuentes, págs: 257-269.

Wéase el capítulo X de mi obra El "Ajbār Maýmu"a" y los problemos historiografos que suscita. Aludo ya a esa influencia del "Ajbār Maýmu"a" en Al-Muqtabis de Ibn Hayyān, en mis Fauette, pág. 261.

<sup>106</sup> En pasaje recogido por Al-Maqqari, Analettes, I, pág. 155. Véase FOURNEL: Les Berbers, pág. 244, N.º1; y SIMONET: Historia de los mozárabes, pág. 19, N.º 2.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Creo haber renovado el conocimiento miserable que poseíamos del "Fath al-Andalus" en mis Fuentes, págs. 272-276. Sobre su localización de la batalla en el Watilakka véase el texto árabe editado por González, pág. 6.

ellas la historia del segundo de los "Rasis"108. F) El gran historiador valenciano Ibn al-Abbar (1198-1260), que dispuso todavía de la gran riqueza historiográfica del primer tiempo del islam español109. G) El marroquí Ibn 'Idart en su "Bayan al-Mugrib", terminado en 1306 y redactado aprovechando con celo eruditísimo un enorme caudal de textos arábigos: hispanos, africanos y orientales110. H) El historiador egipcio Al-Nuwayrı (1278-1332), que siguió las mismas fuentes de Ibn al-Atir, entre otras crónicas hispanas111. I) El polígrafo granadino Ibn al-latib (muerto en 1374), que pudo conocer todavía la obra, perdida pero muy importante, del aristócrata cordobés del siglo IX Murawiya ben Hisam (muerto en 913), v que dispuso de muy buenos manuscritos: de los dos "Rasis", Arib ben Sard (siglo x), Ibn al-Outiva e Ibn Havvan<sup>112</sup>. I) Y Al-Maggari (muerto en 1631) celosísimo allegador de un enorme caudal de testimonios hispanos-musulmanes<sup>113</sup>.

- <sup>108</sup> Sobre los pasajes del "Kāmil (I-l-Tā'rij" de Ibn al-Aitr relativos a Al-Andalus véanse mis Fuentes, págs. 299-306, y mi estudio Rasis, fuente de Aben Alatir, Bulletin Hisponique, XLI, 1939, pág. 5 y ss. Fija en el Wādilakka la batalla en párrafo traducido por Fagnan, Annales, pág. 44.
- Mientras los arabistas españoles no consagren a Ibn al-Abber la monografía que se mercee, véanse sobre él mis Fuentes, págs. 317-325. Localiza la batalla en el Wādīlakka en un pasaje del «Ḥullat al-Siyarā" que puede verse en Dozv: Notice sur quelques manuscrits arabes, pág. 31. Tomo este dato de FOLENBL: Les Berbers, pág. 244, N.º 1. No puedo en Buenos Aires verificar la cita.
- Nobre las páginas del "Bayan al-Mugrib" relativas a los dos siglos primeros del islam español véanse mis Fauntes, págs. 325-335. Localiza la batalla en el Wädllakka en un pasaje que toma de Al-Rāz (Pagnan, II, pág. 12).
- <sup>10</sup> Sobre la parte de la Enciclopedia del Al-Nuwayıt relativa a España véase CASPAR y REMINO: Historia de lor musulmanes de España y Africa por En-Nuguayıt, Granada, 1917-1919. I, Prólogo. Cita el Wādīlakka, al referir la batalla entre Tăriq y Rodrigo siguiendo al historiador africano, del siglo xi, Ibn Raqiq (Trad. Gaspar y Remiro, II, 1942. 29).
- <sup>112</sup> Sobre Ibn al-Jatib véase la biografía recogida en mis Fuentes, págs. 340-343 y lo dicho en éstas sobre los autores que siguió el gran historiador granadino. Fija en el Wádtlakka la batalla en un pasaje inspirado en Ibn al-Quitya (CASIRI: Bibliotheca arabico-hispana escurialensis, II, pág. 252. Texto árabe).
- <sup>103</sup> He citado antes en la nota 49 las obras que conocernos sobre Al-Maqqart. Los autores que tuvo por modelo al escribir la historia de España en el siglo viti, pueden verse en mis Fuentes, págs 347-348. Gayangos recogo el pasaje de Al-Maqqari donde se lee Wadilakka (Mohammedan Dynasties, 11, pág. 273).

Es, más que difícil, imposible encontrar una coincidencia, no va igual, parecida, entre tantos y tan diferentes historiadores de los más diversos siglos y países, en el fijar del lugar de una batalla. Si el "Aibar Mavmua" contradijese esta serie de testimonios concordantes ¿qué valdría su aserto frente a ellos? Y como, según queda va dicho, la indicación del Anónimo de París, interpretada sin apriorismos, no se opone a la casi unánime reducción geográfica de cuantos autores nos han dado el nombre del teatro de la lucha, habremos de concluir, sin temor a equivocarnos, que Tariq y Rodrigo lucharon en las márgenes del río de Lakka o Wadilakka. Porque nadie pretenderá, por seguir el humor de Dozy, que erraron todos los historiadores señalados al escribir Wadīlakka en vez de Wadībekka. Si Al-Idrisi, al trazar en Sicilia la geografía de España<sup>114</sup>, no se eguivocó, a la inversa, al escribir Wādībekka en lugar de Wadılakka, o si no leyó mal Dozy en la copia del Idrisi de que dispuso, habrá de concluirse que hubo un Wadibekka y un Wadīlakka<sup>115</sup>, el primero correspondiente al Salado de Conil, y el segundo reducible al Guadalete. según lo más seguro.

No, no se equivocaron la pléyade de autores musulmanes que escribieron Wādīlakka, Río de Lakka. No está conclusa la lista de los mismos. Hace algunos años ha publicado y traducido el gran arabista francés Lévi-Proven-

\* \* \*

M Sobre Al-Idrist véanse: Casin: Bibliotheca arabico-hispana escurialensis, II. pág. 13; REYNAUD: Geographie d'Aboulféda. Introduction, pág. CXX; SLANE: Journal Asiatique, 1841, pág. 185; Qu'Atraburre: Journal des Gauants, 1848, pág. 749; Doxy y De Gorsie: Description de l'Afrique et de l'Espagne, 1886, Introduction; Poss: Enacyo biobibliográfico sobre los historiadores y géografos arbigo-españales, pág. 231-240; SAAVEDRA: La geografia de España del Edrisi, 1881. LELIVISL: Géographic du Moyen Áge, III; BROCKELMANN: Geschichte der arabischen Literatur, pág. 477; AMARI: Storia dei musulmani di Sicilia, Ed. Nallino, Dágs. 49-51.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Me inclino a c-eer en la existencia de los dos ríos porque la reducción del Wadibekka al Salado de Conil, parece segura, si son exactos los datos del Idriss sobre las distancias de los accidentes geográficos de la costa meridional de España (Dozv y De Gosge: Description de l'Afrique et de l'Espagne, pag. 214), y el Wadilakka no

çal una Geografía de la Península Ibérica, tomada de un texto de 'Abd al-Mun'im al-Himyari<sup>114</sup>. Bra éste natural de Ceuta, pero de origen español. Escribió su obra a fines del siglo VII de la Héjira o principios del VIII, en el XIV de Cristo<sup>117</sup>. Para la parte de aquélla consagrada a España, Al-Himyari aprovechó intensivamente el 'Kitab al-Masalik wa-l-Mamaliq' (Los Caminos y los Reinos) de Abu 'Ubayd al-Bakri, geógrafo cordobés, muerto en 1094, quien a su vez utilizó, entre otras obras, las geografías de otros dos autores andaluces: la de Al-Udri (1003-1085) y la de un judío del siglo X: Ibn Ya-qub al-Turtus; 11º. Al-Himyari conoció también ''Al-Nuzhat al-Mustac' (Recreo de quien

pudo corresponder a ese riachuelo, como veremos en seguida. En cambio, creo que Al-Idrist escribió Bekka por error, en lugar de Lakka —conocemos ya la extrema semejanza de las dos grafías árabes—; ciudad que citaba Al-Bakri, según se deduce del tento del Himyarí a que nos referimos a continuación.

<sup>18</sup> LEVI-PROVENÇAL: La péninsule ibérique au Moyen Âge d'après le Kitâb Ar-Ramd Al-Mis'ils F. Fi Habra d'Actis' d'Ibn "Abd al-Mun"im al-Himyan". Teste arabe des notices relatives à l'Espagne, au Portugal et au Sud-Ouest de la France, publié avec une introduction, une répértoire analysique, une traduction annotée, un glassaire et une carte par. Publications de la Fondation Gooje, N. XII. Leiden, 1938.

<sup>107</sup> Lévi-Provençal cree que hubo dos Himyart. Se basa en el testimonio del concido autor de un famoso diccionario biográfico: Ha991 Jalifa. Cità este a un Himyart muerto el año 900 de la Héjira (1494-1495) y a otro del que no precisa la fecha en que vivió. Pero Al-Qalqaŝandt, que terminó su diccionario en el 814 de la era musulmana (1412 de Cristo), menciona y a el "Rawd al-Mi¹qă"; y otro tanto hace Al-Maqrist, que murió en 845 de la Héjira (1442). Lévi-Provençal concluye de estas noticias que un Himyart estribió la Geografía, que nos interesa ahora, en el curso del eiglo vit o a principios del siglo viti de la era musulmana (siglo xiv de Jesucristo); y que uno de sus descendientes la retocó en el siglo txi de la héjira (siglo xv). Lévi-Provençal deduce que los dos Himyart eran de Ceuta, pero de origen español: de un pasaje de Al-Maqqart relativo a la batalla de Zalaca (1986), pasaje que el gran historiador marroqui del siglo xvi tonde uno de aquellos; y de un prárafo de la "libata fit Ta'rij Garmāta" de Ibn al-Jaṭīb, consagrado al mismo Riumyart (Lévi-Provencal: Les éninsule ibrieuse su Moyar Age, Introduction).

18 Lévi-Provençal escribe que muchos pasajes del "Rawd al-Miñar" aparecen llenos de hispanismos y se muestran como sin duda procedentes de la pluma de Al-Bakri. El estudio del vocabulario, en conjunción con otros indicios, ha permitido a Lévi-Provençal fijar los pasajes que el Himyarl tomó del "Kitáb al-Mastlik". En mezquita del Qurarsiyrin de Pez encontró, además, Lévi-Provençal, un manuscrito de la obra del Bakri que contiene algunas páginas relativas a España, y la casi totalidad de las mismas figurara en "Al-Rawd al-Miñar". Está comprobado el frecuente aprovechamiento de la obra del Bakri por Al-Himyari, y la pérdida de aquella acre-

desee conocer el mundo) del geógrafo español Al-Idrisi (1100-1162)<sup>113</sup>. Y para las páginas que dedica a la historia de Al-Andalus, Al-Ḥimyarī siguió con preferencia al gran cronista Aḥmad al-Rāzī, contemporáneo de 'Abd-Allāh (888-912) y de 'Abd al-Raḥmān III (912-961)<sup>120</sup>. Ahora bien 'Abd al-Mun im al-Ḥimyarī declara que la batalla entre Tāriq y Rodrigo tuvo lugar en el Wādīlakka<sup>121</sup>. A la serie de los autores antes citados, que localizan el encuentro en ese río, hasta ahora misterioso, hay pues que añadir otros varios, algunos del período califal y todos muy autorizados; los que sirvieron de fuentes directas y mediatas al geógrafo de Ceuta.

Pero Al-Himyari nos presta un servicio aun más decisivo. Habla de una ciudad llamada Lakko, del distrito de Sidonia, junto a cuyo río fué vencido y muerto Rodrigo, y

cienta el valor del "Rawd al-Mi°tär". La comparación de algunos de los pasajes de ésta, derivados del "Kitāb al-Masālik wa-l-Mamālik", con la cosmografía del geógragrafo oriental Al-Oazwini (muerto en 1283), por la coincidencia textual de la obra de éste con las páginas del Bakr! y por la confesión del Qazwini de los autores que seguía en cada caso, han permitido a Lévi-Provençal establecer la influencia directa, en Al-Bakri, de Abmad ben Umar Al-Udri, geógrafo andaluz del siglo XI. Y por caminos críticos parejos el gran arabista francés ha descubierto y probado, asimismo, que Ibn Ya qub al-Turtusi y el ignorado autor del "Kitab Maymu" al-Mustarao fueran también fuentes directas del Bakri, y por tanto, fuentes mediatas del Himyari, cuyas páginas remontarían, así, a autores españoles de los siglos x y x1 (LÉVI-Pag-VENCAL: La péninsule Ibérique, Introduction), Sobre Al-Bakrt véanse además: Ca-SIRI: Bib. Ar. Hisp. Esc., II, pág. 46; GAYANGOS: Mohammedan Dynasties, I, pág. 312; REINAUD: Géographie d'Aboulféda, Introduction, pág. CIII; Pons: Ensayo sobre los historiadores y geógrafos arábigo-españoles, págs. 160-164; BROCRELMANN: Gesch. arab. Litt., I, pág. 476; AMARI: Storia dei musulmani di Sicilia, Ed. Nallino, pág. 48 v Cour: Encyclopédie de l'Islam. I. pág. 619.

<sup>119</sup> Lévi-Provençal afirma que se halla en el "Rawd al-Mi<sup>\*</sup>12" lo esencial de los pasajes de Al-Idrist sobre el clima V." de Al-Andatis relativos a la España Cristiana, editados por Saavedra (La Geografia de España del Estrif, Madrid, 1881). Y añade que la conservación, en la obra del Himyari, de la mayor parte del "Kitâb al-Masăliq wa-l-Mamălik" del Bakrt, concerniente a la Peninsula, permite sospechar que los dos geógrafos españoles citados utilizaron una fuente común (Lévi-Pao-VENCAL: La Péninsule Ibérigue, Introduction).

120 Así lo reconoce Lévi-Provençal y no es dificil comprobar su afirmación, porque Al-Himyari cita expresamente más de una vez a Al-Razí, por ejemplo al narrar la historia presisámica de Al-Andalus y la conquista de España por los árabes (La Printsule lérique, pág. 8...).

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> LÉVI-PROVENÇAL: La Péninsule Ibérique, pág. 235.

añade estos tres preciosos detalles: fué construída por Octavio, quedaban de ella todavía ruinas y poseía una fuente termal<sup>123</sup>. Al-Ḥimyarī no sólo confirma, por tanto, las noticias coincidentes de la cadena de historiadores citados arriba, sino que brinda indicaciones de enorme interés para fijar el teatro de la lucha.

El geógrafo de Ceuta gusta de comenzar los pasaies que dedica a cada ciudad, remontándose a sus lejanos orígenes. Varias veces consigna el remoto fundador de la misma y no pocas registra la fecha de su fundación y hasta algún pormenor a ésta concerniente. Como buen número de ciudades españolas debían su nacimiento o su organización a los romanos, en ocasiones recuerda Al-Himvari esa vieja ascendencia de la población de que se ocupa<sup>123</sup>. Y cuando se trata de ciudades fundadas por los islamitas españoles, nos declara el emir o califa que ordenó su erección v precisa la data v el destinatario del mandato regio a que la población debió su origen, o consigna algún detalle de los trabajos de la construcción de la muralla de la plaza o de la plaza misma. Al-Himyari debemos, por ejemplo, la fecha exacta de la fundación de Murcia 124, y él consigna la noticia de que al abrirse los fosos de la cerca de Madrid, cuando Abd al-Rahman II (822-855) pobló la futura capital de España, se hallaron, en ellos, restos gigantescos de un gigantesco animal125, sin duda de un animal contempo-

LÉVI-PROVENCAL: La Péninsule Ibérique, pág. 204. La noticia que Al-Himyari da de la batalla, en ambos pasajes, y la que ofrece, en el citado en la nota anterior, de la crisis de la monarquia visigoda, a la muerte de Vitira, proceden de Al-Rätt. Compárense ambos párrafos del Himyari sobre Lakko y Wādilakko, con los que el mismo autor toma del gran historiador andalus al relatra la conquista de Bspaña por los árabes (Lévi-Provençal: Al-Raud al Mirièr..., pág. 8), y con los correspondientes de la Cránica del Moro Rasis (Sanvenza: Estudio sobre la invasión), Apéndice, pág. 148.

<sup>122</sup> Son abundantes tales indicaciones en las páginas del "Rawd al Mi"(ar". Remito, en general, a la traducción de Lévi-Provençal, que vengo citando.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> LÉVI-PROVENÇAL: La Péninsule Ibérigue, pag. 218. Al-Himyari consigna que Murcia fué fundada por Yabir ben Malik ben Labird por orden de 'Abd al-Rabman II, orden que llegó en una carta fechada el 4 rabir 1: del año 216 (21 abril del 831).

<sup>125</sup> Véase el artículo relativo a Madrid de la trad. Lévi-Provençal del "Rawd al-Miñār.

ráneo de los multimilenarios habitantes de la Pradera de San Isidro<sup>126</sup>.

No puede sorprender, por tanto, que Al-Himyari registrase el detalle de la fundación de Lakko por Octavio, y no podemos, pues, vacilar en recibir, como auténticos, ese y los otros pormenores que nos ofrece, sobre la ciudad cuyo nombre llevaba el río teatro de la derrota de Rodrigo. Mas la constancia con que todos los autores musulmanes llaman a éste Wadılakka nos obliga a juzgar error del copista del manuscrito de "Abd al-Mun'im al-Himyari, o lectura desaiortunada de su editor, la voz Lakko. Y confirman la general transmisión manuscrita Lakka, de los demás historiadores, y a la par la existencia de una ciudad hispano-romana de ese nombre, y acreditan, por tanto, la exactitud del dato del geógrafo de Ceuta y de sus fuentes, una docena de inscripciones romanas del siglo II de Cristo, en que no ha reparado hasta ahora ningún arabista.

\* \*

Cerca del emporio urbano de Roma se alza el llamado Monte Testáceo. Se ha explorado la superficie del mismo y se ha descubierto que constituye una colina artificial, formada con los restos de los cántaros y tinajas en que se importó, a la capital del mundo antiguo, el aceite de que se servían sus moradores para sus usos domésticos. En los pedazos de las tinajas y cántaros hallados en el extraño alcor romano se han encontrado dos clases de inscripciones: los sellos de los alfareros, estampados en el barro antes de su cochura, y los rótulos, pintados a pincel o escritos con cálamo o pluma, de los propietarios del aceite remitido a Roma. En unos y otros se leen nombres de ciudades o de particulares hispanos y los nombres de los grandes dominios del fisco en las provincias de España. Los sellos y los rótulos del Monte Testáceo han interrado el tomo xv del

<sup>13</sup> OBERMAIER y PÉREZ de BARRADAS: Las diferentes facies del musteriense español y especialmente del de los yucimientos madrileños. Revista del Ayuntomiento de Madrid I, 1924. Y PÉREZ DE BARRADAS: Estudios sobre el terreno cuaternario del valle del Montanares, Madrid, 1926.

Corpus Inscriptionum Latinarum127. Han sido estudiados con cuidado por Dressel128 y por Hübner129. Se ha llegado a la conclusión de que en su casi totalidad proceden de España<sup>130</sup>. Las fechas de los cónsules que llevan de ordinario tinajas y cántaros, han permitido datar entre Antonino Pío y Galieno, del 140 al 251 de Cristo<sup>131</sup>, los restos de aquéllos hallados en la costra de la nueva colina romana. Tales conclusiones han autorizado a Hübner a ofrecer, a la avidez de los estudiosos españoles, una larga serie de nombres de ciudades, de poblaciones y de villas o cortijos hispano-romanos desconocidos hasta ahora 132. Y gracias a los cacharros del monte Testáceo conocemos hoy más de medio centenar de localidades habitadas de la España antigua, que no figuran en los registros y descripciones de los geógrafos clásicos: Plinio, Estrabón, Mela y Ptolomeo133; ni aparecen en el Itinerario de Antonino, donde se recogen las mansiones de las vías principales de His-

<sup>127</sup> Abarca dos partes, la primera publicada en 1891 y la segunda en 1899.

<sup>138</sup> Véanse: Ricerche sul monte Testaccio, Roma, 1878: dos suplementos aparecidos en el Bulletino Archeologico communale de Roma, 1879, págs. 143 y ss.; y specialmente, su Prefacio al vol. XV del Corpus.

Nuevas fuentes para la geografía antigua de España. Boletín de la Academia de la Historia, XXXIV, Madrid, 1899, págs. 465 y ss.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Se han encontrado además cerca de cien sellos españoles en cacharros hallados en Alemania, Francia e Inglaterra (Dæsset; Ricerche, pág. 189 y Bons: Germania, 1925, pág. 78) que prueban la extensión alcahzada por las exportaciones de aceite de España. Sobre el comercio del aceite durante el Imperio Romano véase Rostovt-zerp: Historia social y econômica del Imperio Romano, 1937, Madrid, I, págs. 293 y 413.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Corresponden a las excavaciones practicadas en la superficie del monte Testecco, porque, claro está, que no se ha derruído toda la colina. Es pues probable que en capas más profundas puedan hallarse cacharros datados en fechas anteriores y, como no hay razón para creer que se interrumpiera con Galieno el comercio de exportación de aceite de España a Roma, me parece probable que se halle algún día, si no se han hallado ya, nuevos depósitos de restos de los cántaros españoles.

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> Nuevas fuentes para la geografía antigua de España. Bol. Ac. Ha. XXXIV, 1899, págs. 483 y ss.

De Estrabón utilizo la Traduction Nouvelle par Amédée Tardieu, París 1886 —único texto de que dispongo aqui—; de Plinio, la ed. MAYBOFF: Bibliotheca Scriptorum Graccorum et romanorum Teubneriana, Lipsix, 1905, y de Tolomeo, la de Muller, Éditions Didot, Paris, 1883.

pania<sup>124</sup>; ni se leen en las miles de inscripciones latinas halladas en la Península<sup>138</sup>; ni se citan en las viejas monedas ibéricas<sup>136</sup>; ni se mencionan en la *Cosmografia* del Ravenate<sup>137</sup>.

La inmensa mayoría de esas nuevas poblaciones —nuevas y viejas a la par—, cuya existencia nos han revelado las inscripciones del Monte Testáceo, proceden naturalmente de Andalucía, que era ya, como es aún, sino la única región española productora de aceite, sí la más rica en olivares, la que brinda cosechas más abundantes y la que ofrece posibles sobrantes exportables<sup>139</sup>. La frecuencia con que se repiten los nombres de las ciudades en los sellos y rótulos de los cántaros y tinajas españolas halladas en la colina de los tiestos y en otros lugares cercanos a Roma<sup>139</sup>— junto a los Castra Praetoria, por ejemplo— permite conocer la importancia de la producción olivarera del término de la urbe en ellos citada. De Astigi (Ecija), Corduba (Córdoba), Hispalis (Sevilla), Portu (Puerto de Santa María probablemente) etc. etc. ... brindan los textos del monte Testáceo

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> No dispongo aquí sino de la edición de Saavedra de la parte del *linerario*, relativa a España: *Discursos leidos ante la Academia de la Historia*, 2.º ed. Madrid, 1914, págs. 62-81.

<sup>125</sup> Corpus Inscriptionum Latinarum, II; HCBNER: Inscriptiones Hispaniz Latinz. Berolini, 1859, Supplementum, Berolini, 1892.

<sup>136</sup> Delgado: Monedas Autónomas de España, y Hübner: Monumenta linguz ibericz.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Sólo dispongo en Buenos Aires de la edición de la Cosmografía del Ravenate que incluyó Cortés en su Diccionario Geográfico-Histórico de la España Antigua, I, Madrid 1835, págs. 378-386.

De fuera de la Bética se ha hallado un rótnlo de Cástulo (C.I.L., II, N.º4137) y dos de Sagunto (N.º 2632). Pattan en los cacharros del Monte Testáceo los nombre de Barcino, Tarraco, Cartago Nova y Valentia, y no aparecen tampoco los de las ciudades trigueras o vinicultoras del resto de Hispania. Esta ausencia de toda alusión a las regiones ricas en vino y en cerceales es un argumento de fuerza en pro de la condición de recipientes de acetic, de las ánforas cuyos restos e han hallado en Roma y en las provincias romanas del norte. Y da a la par una respuesta a las dudas formuladas por Rostovizeff: Historio social y económica del imperio romano, I, pás. 473.

DRESSEL (Ricerche) y HÜBNER (Nuevas Finentes...) han deducido que los hallados fuera del monte Testáceo eran de la misma procedencia que los encontrados en éste, de la absoluta identidad entre unos y otros.

numerosos hallazgos. Y en una docena de cacharros aparece como lugar de origen el nombre, no identificable para los romanistas. de Lacca<sup>140</sup>.

Hubo pues en la Bética, en tiempos romanos, una ciudad llamada Lacca. La cifra de rótulos que llevan su mombre en los restos de cántaros hallados en el Monte Testáceo acredita, de otra parte, su importancia, y que se alzaba en una región rica en olivares. Debía, además, de ser grande el número de los que crecían en su término, porque, si Lacca figura en una docena de cacharros, sólo aparecen citadas con mayor frecuencia las siguientes capitales de la Bética: Astigi (70), Corduba (30), Hispalis (27), y Portu (inmediato a Cádiz) (16)<sup>141</sup>. Y la reducida diferencia de menciones entre esas grandes urbes andaluzas y la incógnita Lacca<sup>142</sup>, no se aviene con un enorme desnivel en la producción olivarera de aquéllas y de ésta, ni con una considerable diferencia entre la cuantía del comercio de exportación de aceite de una y de otras.

Se comprende, por ello, que una ciudad de tal riqueza e importancia diese nombre al río donde Rodrigo fué vencido. Los dos pasajes del Himyart sobre Lakka y sobre el Wadılakka reciben, así, confirmación segura. Y nos parece justo confiar en que, ante esta casi teatral comprobación de las noticias del geógrafo de Ceuta, nadie se atreverá a afirmar que la Lacca de los autores moros era distinta de la ciudad romana de igual nombre.

Sí; tras esta casi algebraica demostración, caducan para siempre las viejas hipótesis de los historiadores modernos sobre el lugar del choque entre moros y cristianos. No se

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> Aparece Lacca en rótulos del año 149 (N. 3117, 3118 y 3131); Lacc en otros de la misma (ceha (N. 3927, 3973, 3918, 3914, 4000, 4175 y 4272); Lacci en no del 154 (N. 4025) y Lac en otro sin fecha (N. 3789). Hubner no vacila en soñalar el origen hispano del nombre porque las voces lacas y lacam aparecen en monetas de Segontia. Monumenta Linguar Iberica; N. 95. Hubner sitúa esta Lacca en la Bética, pero no se atreve a precisar su emplaramiento geográfico (Nuraes Juentes para la geografía antiqua de España, Bol. Ac. Hu., XXXIV, págs. 500-501).

<sup>141</sup> HÜBNER: Nuevas Fuentes, Bol. Ac. Ha., XXXIV, págs. 483-488.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Ninguna de las otras poblaciones españolas, cuyos nombres aparecen en los cacharros del Monte Testáceo, se repite en ellos tantas veces como Lacca (HÜBNER: Nuevos Fuentes, págs. 489-503.)

peleó en el Wādībekka, ni en el Barbate, ni en el lago de la Janda. El acuerdo de todos los historiadores musulmanes al fijar en el Wādīlakka la batalla, y la coincidencia del pasaje del Himyarī ton las inscripciones del Monte Testáceo, acreditan, para siempre, que la suerte de España — acaso para siempre también — se decidió junto al río de la romana Lacca.

Pero obtenido este resultado indiscutible, queda por roer el hueso más duro y más difícil: la reducción geográfica de la ciudad citada y la del río a que dió nombre. Nimiquna de las dos empresas es sencilla. El arzobispo don Rodrigo Ximénez de Rada fué el primer historiador que identificó el río de la batalla con el Guadalete<sup>14</sup>. En las ediciones, ya anticuadas, de su De rebus gestis se lee, como ya queda consignado antes: "ad fluuium qui Guadalete dicitur, prope Assidonam quae nunc Xerez dicitur". No nos interesa la exactitud de su identificación de Xerez con donde lucharon moros y cristianos. De esa reducción no puede dudarse. Ahí están las palabras precisas de su historia. Pero, ¿en qué razones la basó el Toledano? ¿Escribió éste Guadalete o Guadalete?

Menéndez Pidal<sup>141</sup> ha atribuído a un error de lectura de un códice de la obra del Arzobispo la aparición de la voz Guadalete en la *Primera Crónica General*. Al intentar explicar cómo los historiadores castellanos medievales pudieron trocar el Wadībekka de los arabistas modernos en el Guadalete de la tradición, ha ideado una hipóesis sutil, que sirve como posible explicación del proceso que pudo llevar del Wadīlakka al asendereado Guadalete. Don Rodrigo, dice Menéndez Pidal, copió probablemente de Rasis, Guadalac o Guadelac; como la c y la t son muy parecidas en la grafía de los manuscritos de la época, un lector distraído de la obra del Arzobispo, de los que la

<sup>148</sup> De rebus Hispania, III, 19. Hispania Illustrala, II, pág. 64.

<sup>144</sup> El rev Rodrigo en la literatura, pág. 10, N.º 3.

tenían por modelo al redactar la *Crónica General* llamada del Rey Sabio, leyó Guadalat por Guadalac en el códice de Ximénez de Rada de que disponía; se aceptó tal lectura en la *Primera Crónica General*, y desde ella se divulgó el error por todas partes.

De responder a la realidad la hipótesis de Menéndez Pidal quedaría explicada la conversión del viejo nombre. del río de la batalla, en el que la tradición multisecular ha consagrado. Pero para que la ingeniosa teoría del venerado maestro fuese válida sería preciso: A) Que en algún códice de la historia De rebus gestis del Toledano apareciese, en efecto, la voz Guadalac. B) Y que el río donde lucharon Tario y Rodrigo no se hubiese llamado antes Guadalete. No puedo comprobar en Buenos Aires si, en efecto, en algún manuscrito de la obra del arzobispo se lee o no Guadalac. Y tampoco puedo afirmar o negar desde aquí si la voz Guadalete aparece o no en textos árabes anteriores a Ximénez de Rada. El hallazgo de Guadalete en las ediciones de Don Rodrigo no es razón bastante para creer que en el original de su historia no dijese Guadalac, porque los editores del Toledano, influídos por la general difusión de la palabra Guadalete, pudieron substituir por ella la del manuscrito del Arzobispo<sup>145</sup>. Y no es bastante prueba de que los moros llamasen, va antes del siglo XIII, Guadalete al río de Jerez, el uso seguro de ese vocablo por Ibn al-Jatib<sup>146</sup>, pues el gran historiador granadino del siglo XIV conoció y utilizó la Crónica General del Rey Sabio147, y pudo, por tanto, tomar de ella el nuevo nombre, ya consagrado.

No es imposible, aunque no sea probable, que don Rodrigo escribiese ya Guadalete, y que Guadalete se llamase, desde antes, al río de Jerez. Mas debo confesar que en las detalladas

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Eso han hecho en tiempos modernos los traductores de algunos textos árabes, por ejemplo, Casiri al verter al latin fragmentos de la "Al-Lambat al-Badrtyat fil-Dawdat al-Nastryat" en su Bib. Ar. Hisp. Esc., II, pág. 251; y González en su versión del "Path al-Andalus".

<sup>146</sup> SIMONET: Historia de los mozárabes españoles, pag. 20, N.º 1.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> M. ANTUÑA: Una versión drabe compendiada de la "Estoria de España" de Alfonso el Sabio. Al-Andalus. III. pág. 105.

páginas de Ibn al-Atir<sup>148</sup>, Ibn 'Idari<sup>149</sup>, Al-Nuwayri<sup>150</sup> v Al-Maggari<sup>151</sup> sobre la historia de los Omeyas españoles que tengo a la vista, páginas donde se citan muchos ríos de Al-Andalus, no aparece el Guadalete152. Consta, a la inversa, que en el siglo XIII se usaba aún el nombre Wadilakka para designar a un río no lejano de Jerez. En un diploma de Alfonso X, firmado en Jerez precisamente, y fechado en 23 de septiembre de la era 1303 (año 1265 de Cristo) se lee dos veces por ejemplo: "allende Guadalaque"153. Los Himvart en el siglo XIV y en el XV llamaron cuatro veces Wādīlakka al Guadalete<sup>154</sup>. Y el viejo nombre de los historiadores musulmanes perduró todavía varios siglos, pues en una carta de don Antonio de Guevara a don Alonso de Fonseca, escrita en mayo de 1523, se dice "junto al río Bedolac, acerca de Jerez de la Frontera..."155; y en el Atlas Mayor o Geografía Blaviana de Blaeu, impresa en Amsterdam en 1672, se lee, en la hoja correspondiente al Sur de España: "Guadalete vel Bedalac" Si el río de Ierez se hubiera llamado desde siempre Guadalete, no sería fácil de explicar esta insistencia en llamarle Guada-

<sup>148</sup> FAGNAN: Annales du Maghreb et de l'Espagne, Alger, 1898. Véase el "Index Général" (Onamástico y geográfico).

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> Histoire de l'Afrique et de l'Espagne intitulée Al-Bayano'l-Mogrib. Traduite... par E. Fagnan, II, Alger, 1904. Véase el "Index Général" (Geográfico y onomástico).

<sup>190</sup> Historio de los musulmanes de España y Africa... Texto árabe y traducción española por M. Gaspar y Remiro, I, Granada, 1917. Véase el indice de nombres propios.

<sup>181</sup> GAYANGOS: The history of the Mohammedan Dynasties in Spain, I y II, 19...

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> Tampoco aparece mencionado en ninguno de los textos árabes utilizados por Simonet para redactar su voluminosa Historia de los Mosárnbes de España; ni en los aprovechados por Doxy para su Historie des musulmans d'España; ni en los conquête de l'Andalonsie par les almoravides (710-1110). Véanse los indices pormenorizados de las dos obras, debidos, el de la H. de los mocárabes a Gómez Moreno, y el de la Historie des musulmans. a Lévi-Provençal.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> ORTIZ DE ZÚÑIGA; Anales eclesiásticos y seculares de la muy noble ciudad de Sevilla, págs. 100-101.

<sup>154</sup> LÉVI-PROVENÇAL: La Péninsule Ibérique au Moyen Âge, pags. 20, 99, 195 y 204.

SIMONET: Historia de los Mozárabes, pág. 19 N.º 4.

<sup>158</sup> Mapa págs. 245-246.

laque, cuando ya triunfaba por doquier el nombre que ha llegado hasta nosotros. Pero no me atrevo a llegar a conclusiones definitivas, porque no dispongo en Buenos Aires de los cronistas que trazaron la historia de los siglos XI y XII de Al-Andalus, ni de los geógrafos que nos han legado descripciones de la península hispánica en tal época<sup>15</sup>.

\* \* \*

Podemos, sin embargo, rechazar la identificación del Waddlakka con los ríos menores que corren por la punta meridional de España, por muchas razones diferentes. Casi todos los cronistas islamitas fijan el Waddlakka en la qura o clima de Sidonia<sup>158</sup>, y por él corría, en efecto, el Guadalete. Sidonia había sido la antigua Asido o Colonia Cæsarina durante el Imperio Romano<sup>159</sup>; y fué luego asiento de un obispado en la época cristiana, a través de la mo-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> No dispongo, por ejemplo, de las ediciones: A) De Antuña de Ibn Hayyān: Ad-Mughaib: Tone: Trostime— Chroniquedu rigne du caife timayude Abad Allab à Cordone. Texte arabe publié pour la première fais d'après le manuscrit de la Boditanne, acec une introduction par... (Texte arabes relatifs à l'histoire de l'Occident musulmane III, Paris, 1938). B) De Levi-Provençal: Ibn 'Idirt al-Marrakurd, III Histoire de l'Espagne Musulmane au XI ème siècle. Texte arabe publié pour la première fis d'après un manuscrit de Fis. Textes et nidics. (Textes arabe relatifs à l'histoire de l'Occident musulman, I, Paris, 1930). C) De las obras geográficas de Ibn Jurdăd-bah, Al-Yag' poult, Al-Yag'nd'I., Ibn Hauqal, Al-Mag'nd'I.

ω Vease, antes, N° 22. En el distrito de Sidonia le sitúa también Al-Himyarl (Lév)-Provençat: La péninzule idérique, pág. 204). Sólo fijan el Wadilakka en tierras de Algeicias: Ibn Ḥayyān en pasaje reproducido por Al-Maqqari (Analecter, I, pág. 153) y una vez Al-Ḥimyari (Lév)-Provençat: Le Péninsule Ibérique, pág. 235). Sin duda ambos reflejan la situación política del siglo XI —Ibn Ḥayyān porque vivió en él y Al-Ḥimyari por seguir en tal noticia a un autor de ese siglo— en que, acaso por el fraccionamiento del califato de Córdoba en los reinos de Taifas, se alteró la geografía administrativa del sur de España.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Hübner puso fin a la querella entre Jerce y Medina Sidonia sobre el asiento primitivo de Asido (Corpus Inscriptionum Latinarum. II, págs. 176 y 845), pero erró al no reconocer a ésta la condición de Colonia que Pinio le atribuye de modo preciso. Véase Konxenaxy: Colonia, Real Encyclopádie Pauly-Wissova, IV, pág. 540. Al-Himyart confirma la reducción de Asido a Medina Sidonia y cita en apoyo de la misma un libro de los Césares, que podemos suponer ledo por algumo de los autores que tuvo por fuente. (LÉVI-REOYENCAL: LD Pelnisule Inbrigue, pág. 195).

narquía visigoda y del señorío musulmán<sup>160</sup>. La invasión almohade, de mediados del siglo XII, obligó al último obispo asidonense a refugiarse en Talavera de la Reina, y don Rodrigo Ximénez de Rada, arzobispo de Toledo desde principios del siglo XIII, trató a gentes que habían conocido al fugitivo prelado mozárabe de Sidonia<sup>151</sup>.

Se ha discutido mucho sobre cuál fué el asiento de la ciudad de Asido. Hübner ha probado que tal urbe romana se alzó sobre el solar de la actual Medina Sidonia162. No es tan seguro que en ella siguiera la capital de la provincia de Asidonia, tras la invasión muslim. Sabemos que los conquistadores gustaban de establecerse en ciudades poco importantes, en las que pudieran constituir núcleos dominantes de población islámica; y que, al elegir esas ciudades para su residencia, las convertían en capitales políticas del distrito circundante, cuvo centro había correspondido hasta allí a una vieja urbe romano-visigoda. Así hicieron, por ejemplo, en la región de Iliberri. La vieja ciudad ibérica, ilustrada por el primer gran concilio de la cristiandad hispana y aun quizá de la cristiandad occidental, se alzó en la alcazaba de Granada. Los moros eligieron para su residencia a una población no lejana, llamada hasta entonces Castella. Al establecerse en ella, la convirtieron en Qacidat (asiento) o Hadirat (capital) de Elvira: e Iliberri conservó sólo el nombre de Medina (ciu-

<sup>100</sup> Sobre la diócesia saidonense en la época goda véanse: SÁNCHEZ-ALBORNOS: Funetas para el estudio de la divisiones electrásticas visigodas. Separata del Boletín de la Universidad de Santiago, 1930, pág. 45 y GARCÍA VILLADA: Historia eclesiástica de España, II. págs. 212-214. Y Simonet recoge luego diversos testimonios de la Perduración de la sede de Sidonia durante la dominación islamita de España. Figura en el Códice Ovetense, de origem motárabe y escrito a mediados del siglo IX, según ha probado Millares en su Discurso de Ingresso en la Academia de la Historia; y aparece en las Nominos Sedium Episcopalisum motárabe y arábiga (SIMONET, págs. 808-809 y SÁNCHEZ-ALBORNOS: Fuentes para el estudio de las divisiones eclesiádicas visigodas, págs. 45 yes). Un obispo de Asidonia declaro, con el de Córdoba, la inocencia del abad Samsón en 862; otro fué contemporáneo del prelado Recemundo de Iliberti, de hacia 950; y la sede asidonense hubo de sutiri, con las demás de la España musulmana, la persecución altomórávide (Slumones: Historia de los mosárdate, págs. 493, 606 y 733).

<sup>161</sup> XIMÉNEZ DE RADA: De Rebus Hispaniz, IV, pág. 3.

<sup>182</sup> Se basa en la inscripción N.º 1315 del Corpus, II, pág. 177. Húbner la cree municipium, pero Kornemann ha probado su error. Pauly-Wissova, IV, pág. 540.

dad) de Elvira<sup>163</sup>. Otro tanto pudo ocurrir en la región asidonense. No es imposible que sea exacta la reducción del Moro Rasis de Sidonia a una altura vecina de Jerez<sup>164</sup>, y que en los primeros siglos del islam español la antigua Asido quedara reducida a la Medina de Sidonia, mientras el cerro donde se alza el castillo de Doña Blanca<sup>165</sup> se

DOZY: Recherches, I, 3.º ed., págs. 328-340; SIMONET: Descripción del Reino de Granada, 1861, pág. 30 e Historia de los Mezórabes, pág. 34; SAAYEDRA: La geografia de España del Edrisi, 1881, pág. 25 y Gómez-Moreno: De Iliberri a Granada, Bol. Ac. Ha., 1905.

164 "Et Xerez Sadunia es nombrada entre todas las cibdades de Espanya, et en ella ha todas las bondades de la tierra et de la mar... Et las aguas non se dannan como otras, et la su fruta dura mucho. Et Xerez es tan buena que le non puede escusar en lo mas de Espanya. Et quando andava la era de los moros en ciento et veinte et cinco annos, finchó un rrio que ha en su termino que ha nombre Barbate, et aquel dia que este rrio finchó, avia tres annos que non lloviera, et todos fueron ledos porque finchara. Tovoles muy grant pro; et todos dixeron que era milagro de Dios, que non sabian de donde (inchara: et por eso llamaron aquel anno el anno de Barbate. Et en el termino de Xerez Sadunia ha muchos rastros antiguos et sennaladamente la cibdat de Sadunia, do ella primeramente sue poblada; et por ello lleva ella el nombre de Sadunia, que sue muy antigua cibdat et mui grande a maravilla. Et otrosí en Calis ha rastros antiguos, que se non desataran por tiempo que venga, et ha y mui maravillosas lauores et de munchas naturas, et non ha home en el mundo que se non maraville mucho. Et dizen que y aportaron los de Africa quando passaron la mar, et quando della salieron, et poblaron aquella rivera cerca de la mar. Et en Calis fizo Ercoles un concilio qual otro non ha en el mundo, et quando Ercoles partió a Espanya, fizo este et el de Galiçia et el de Narbona, porque fuese siempre sabido. Et arrededor de ellos ovo muchas obras et mui sotiles et mui fuertes, de las quales non fincaron ya salvo los concilios; et a y tantos olivares et figueras que todo el su termino es cubierto dellas, et a y un monte que a nombre Montebur; et yaze este monte sobre Saduña et sobre Perretarre: et este monte ha fuentes que cchan muchas aguas et a v muchos buenos prados et mui buenos. Et dende nasce un rio que llaman Let; et yazen en el mui buenos molinos; et yaze majada de Sadunia, do cogen mui buen alambar, et en la su majada yaze una villa que llaman Santasa. Et en Santasa aportaron unas gentes que los cristianos llaman ereges, et estos fizieron en Espanya grant danyo, mas en cabo todos y murieron" (Memoria sobre la autenticidad de la crónica denominada del moro Rasis. Memorias de la Academia de la Historia, VIII, págs. 57-58).

16 Los eruditos jerezános se apoyan, naturalmente, en las precisiones goográficas con que "Rasis" describe los alrededores de Jerez-Saduña, para establecer en la colina donde se alza el castillo de Doña Blanca la antigua Asido. Así lo hizo don Pedro José de Castro en una memoria enviada a la Academia de la Historia de Madrid en 1860. Y así lo ha hecho don Juan Moreno de Guerra en una comunicación que leyó ante la misma Academia en mayo de 1935. Este último estudioso me comu-

convertía en la Hadirat o Qaridat de Sidonia<sup>166</sup>. Asaltada, saqueada y arruinada ésta luego por los normandos en 844<sup>167</sup>, la capital o asiento de los islamitas se trasladó a Qalsana (Calsena), donde la fija Ibn "Idar<sup>168</sup>, en pasaje copiado de "Arib ben Sard —contemporáneo de Al-Hakam II (961-976)<sup>169</sup>—, al socaire de la noticia de un hecho de

nicó, oportunamente, una escritura, fechada en Jerez en 1468, por la que Juan de Trujillo vendió a Micer Agustín Spinola y a su mujer dos pedazos de tierra "allende el río Guadalete, término de Jerez, el uno en la aldea de Santa en que hay tres caballerías y 50 arantacias de tierra". El señor Moreno de Guerra afirma que la aldea de Santa, que "Rasis" coloca en la majada de Sidonia, se hallaba junto al Guadalete, en frente de la Sidonia Jerezana.

166 En Sidonia y su gura o distrito tuvieron lugar muchos acontecimientos importantes durante los primeros tiempos de la dominación musulmana en la Península. En ella vencieron los sirios de Balý a los berberiscos de España (El "Fath al-Andalus" González, pág. 35; Ibn al-Atir, Fagnan, pág. 70 e Ibn 'Idan, Fagnan, II, pág. 44). En ella estableció Abtt-l-Jatjar al ýund de Palestina (Ibn al-Quitya, Ribera, pág. 20; Ibn Hayyan, Dozy, Recherches, I, 3. ed., pág. 80; Ibn al-Atir, Fagnan, pág. 95; Ibn al-Abbar, "Hullat", Casiri, II, pág. 32; Ibn 'Idari, Fagnan, II, pág. 48; Ibn al-Jatib, "Ibata", Dozy, Recherches, I, 3.º Ed., pág. 80; Al-Himyarl: "Al-Rawd al-Mi'tar, Lévi-Provençal, pág. 123; y Al-Maqqari: Gayangos, pág. 42). En la provincia de Sidonia halló muchos partidarios "Abd al-Rahman I y en ella fué proclamado emir por Gayyat ben "Alqama (Ibn al-Quțiya, Ribera 19; el "Fath al-Andalus", González, 60; Ibn al-Alir, Fagnan, pág. 99; Ibn 'Idari, Fagnan, II, 71 y Al-Maqqari, Gayangos, II, pág. 68). Y en el distrito asidonense se sublevaron contra 'Abd al-Rahman I, Rizq ben al-Nu mān al-Gassani y el citado Gayyāt ben Algama al-Lajmi ("Ajbār Maỳmū a". Lafuente Alcántara, pág. 95; Ibn al-Ailr, Fagnan, págs. 104 y 110 y Al-Nuwayri, Gaspar y Remiro, I, págs. 7 y 9). Al-Himyari (Lévi-Provençal pág. 124), nos ha conservado la noticia de que el distrito de Sidonia pagaba en tiempos de Al-Hakam I un tal de 50.600 dinares (oro) por año de impuesto.

<sup>167</sup> Ibn al-Attr, Fagnan, págs. 220-221; Ximénez de Rada: Historia Arabum, Hisp. Illust. II, págs. 175-176; Ibn 'Idëri, Pagnan, II, págs. 142-143; Al-Nuwayrl, Gaspar y Remiro, I, págs. 43-44; Al-Maqqarl, Gayangos, II, pág. 116.

18 Il asalto, saqueo y destrucción de Sidonia por los normandos, que desde ella fueron a Cádiz, viene a confirmar la identificación de tal ciudad con el cerro de D.º Blanca cercano a Jerez, pues Medina Sidonia estaba muy en el interior y era muy fuerte. Pero debió sufrir mucho del ataque de los piratas norteños en 844, y por ello se explica el traslado de la capital de la gura o distrito de Sidonia a Qalsana, donde reunió a la gente del país, tras domar su resistencia, "Abd al-Hamfd ben Básil", visir de "Abd al-Rabmán III, en 928, según nos refiere Ibn "(datr [Paguan, II, pág. 325).

169 Dozy comprobó ya el plagio por Ibn 'Idari de la obra de 'Artb ben Sa'd, al escribir las páginas del "Bayan" concernientes a los años 291-320 de la héjira

armas del 928. Fijada Qalsana por el geógrafo Yaqut y por Al-Himyari en la confluencia del Guadalete y del Baita o Beite, que Saavedra ha reducido al Alberite<sup>170</sup>, probablemente hubo dos sucesivas capitales de la *qura* de Sidonia: una junto a Jerez y otra no lejos de Bornos o en Bornos mismo; mientras la Asido romana siguió siendo la Medina o ciudad de Sidonia<sup>171</sup>.

(902-933 de Cristo) en su Introduction al "Bayano"l-Mogrib", págs. 31-63. El pasaje de esta compilación sobre Quisñan —Qa"idat de la cora de Sidonia—, procede, pues, de un autor muerto en 966.

170 Yāqut; "Mu'ýam al-buldān", IV. pág. 161 v Al-Himyani; "Rawd al Mi'tar, pág. 195. Dozy combinando el pasaje citado de Yaqut, que ha venido a confirmar Al-Himyari, con un relato de Ibn Havyan (Mss. fol. 85 v ed. pag. 112), supuso a Qalsana frente a la confluencia del Guadalete y del Majaceite (Recherches, I, 3.º ed., págs. 303-305). Pero acierta Saavedra al suponer que el río Baite o Beite de Ibn Hayvan y el Buta de Yaqut es el Alberite que desemboça en el Guadalete cerca de Bornos (Geografía de España del Edrisi, pág. 16). No lejos de ese lugar se halla el despoblado de Carissa donde se alzó la ciudad romana de igual nombre, y con ella identifica Saavedra: Qalsana, apoyándose en el pasaje citado de Ibn Hayyān, según el cual Qalsāna se hallaba entre Arcos y Sevilla y no entre Arcos y Cádiz. LÉVI-PROVENÇAL (La Péninsule Ibérique, pág. 95, nota 1) insiste en la tesis de Dozy, pero sin contradecir la de Saavedra. Si Qalsana se hubiera alzado donde Dozy la sitúa, Al-Himyari no hubiese dejado de consignar el dato de que manaba junto a ella una fuente termal, como dice de Lacca, Y. pese a Dozy, es imposible reducir el Buta o Bite de Yauut al Majaceite o Guadaleazacim. Son nombres sin contacto gráfico posible y los dos últimos, hoy usados aún, son también de origen arábigo. Al-Himyarl mismo contradice las opiniones de Dozy y de Lévi-Provencal, pues dice expresamente: "Entre Calsena et Madinat Ibn as-Salim -que acaba de identificar con Medina Sidoniala distance est de vingt-cinq milles; la seconde est au Sud-Ouest de la première". (La Péninsule Ibérique, pág. 195). Y Medina Sidonia se halla a 17 millas del lugar donde Dozy supone a Qalsana y al sur de ésta, mientras que el Guadalete y el Alberite se unen más lejos, y la antigua Asido cae, en efecto, al S. O. del lugar donde Saavedra coloca a la ciudad citada. No es seguro, sin embargo, que ésta se alzara en el despoblado de Carissa, que ha conservado el viejo nombre romano. Es más probable que se elevara donde Bornos hoy y que ésta recibiera el nombre moderno de los productos textiles —¿por los Burnus? — que en ella se fabricaban. Habla de tal fabricación Al-Himyarl (Lévi Provençal. La Péninsule Ibérique, pág. 195), y los detalles topográficos que da de la ciudad de Qalsana coinciden con los de Bornos

<sup>13</sup> La antigua Asidonia estuvo a punto de perder su nombre, como lo perdio libierri, que se trocó en Granada. Saavedra alega testimonios myo dignos de consideración en prueba de que durante algunos siglos se llamó Medina Ibn Sallm a Medina Sidonia, la antigua Colonia Cresarina (La geografía de España del Edriz) page, 13). A el los pueden añadires los de Ibn al-Altr y Al-Nuwayri, que nombra, page, 13). A el los pueden añadires los de Ibn al-Altr y Al-Nuwayri, que nombra, page 130 page 130 pueden añadires los de Ibn al-Altr y Al-Nuwayri, que nombra, page 130 pueden añadires los de Ibn al-Altr y Al-Nuwayri, que nombra, page 130 pueden añadires los de Ibn al-Altr y Al-Nuwayri, que nombra.

No conocemos los límites de la qura o distrito de Sidonia. Poseemos, si, las noticias de varios geógrafos árabes sobre las regiones en que se dividía la España musulmana, y esos textos nos han conservado memorias que nos permiten situar siempre el Guadalete dentro del distrito asidonense. Ahmad al-Razí (887-955) distingue en el extremo meridional de Al-Andalus las quras de Sidonia y Algeciras<sup>172</sup>. Al-Muqaddast nombra también por separado las quras de Sidonia y Algeciras, y, al enumerar las 27 regiones de España árabe, añade la de Gibraltar a las dos mencionadas<sup>173</sup>. Ilon Hayyān (988-1076), en pasaje reproducido en "Al-Bayān al-Mugrib", al fijar las cifras de los jinetes que acudieron a una campaña contra los cristianos del

también, Ibn al-Salīm a la primera ciudad conquistada en Al-Andalus por Mūsā (FAGNAN, Annales, pág. 47 y Gaspar y Remiro, I, pág. 30), ciudad a la que llaman Sidonia: Al-Rāzī, siguiendo al Wāqidl ("Bayān", Pagnan, II, págs. 20-21), Ibn al-Qutiya (Ribera, pág. 9), el "Ajbār Maŷmu a" (Lafuente Alcántara, pág-28), Ibn Hayyan (Al-Maggari, Lafuente Alcántara, pág. 18), "Al-Fath al-Andalus" (González, pág. 8) e Ibn "Idāri y Al-Maqqari (En pasajes ya citados). Esta conquista, por Musă, de Sidonia plantea un problema difícil sobre la campaña de Tăriq que no hau visto o no han querido ver los historiadores contemporáneos de la invasión de España por los árabes (Véase, en su día, sobre tal cuestión. mis Origenes de la Nación española). Y la agudeza crítica de Saavedra en materias geográficas, y la exactitud de su identificación de Medina Ibn al-Sallm con Medina Sidonia, ha sido confirmada por la publicación del "Rawd al-Mi tar" del Himyari por Lévi-Provençal, pues he aquí las palabras precisas de aquél (La Péninsule Ibérique, pág. 195): "Calsena est la ville centrale du cercle de Sidona. C'est là que résidaient les gouverneurs et les généraux du cercle de Sidona. Celui-ci eut d'abord comme chef-lieu la ville antique citée dans les livres des Césars et appelée Madinat Saduna; elle est connue de nos jours sous le nom de Medinat Ibn as-Salim (Medina Sidonia). Les Banu as-Salim allèrent s'y établir lors de la destruction de la ville de Calsena".

<sup>17</sup> GAYANGOS: Memoria sobre la.....Cránica del Moro Rasis, págs. 56.59. (Memorias de la As. de la Ha., VIII: 36) Parte el termino de Sevilla con el de Carmona; et Carmona yaze al sol Levante de Sevilla et al Poniente de Córdoba... 37) Parte el termino de Carmona con el de Movier; et Movier yaze en travieso de Carmona, et entre el Oriente et el Poniente de Cordoua... 38) Parte el termino de Movier con el de Xerez Sadunia. Et Xerez yaze al travieso del Poniente de Movier, et al Poniente de Cordoua, un poco contra el Meridien... 39) Parte el termino de Xerez Sadunia con el de Algezirat-Aladra, et Algezirat-Aladra yaze al Levante de Xerez, ta la Meridien de Cordoua... 40) Parte el termino de Algezirat-Aladra con el termino de Raya...

<sup>178</sup> Bibliotheca Geographorum Arabicorum, III, págs. 47 y 235.

norte, en tiempos de Muḥammad (852-888), menciona asimismo las quras de Algeciras y Sidonia, y comprende en ésta la tierra de Sevilla, según lo más probable<sup>174</sup>. Al-Idrtst, avanzado el siglo XII, separa, entre los 26 climas de la España musulmana, el del Lago y el de Sidonia, e incluye también en éste la región sevillana<sup>175</sup>. Y Yaqut, en su "Mu-9am al-Buldan", siguiendo a Al-Razi, vuelve en el siglo XIII a distinguir las regiones de Sevilla, Sidonia

174 Fagnan, II, págs. 178-179. "D'après Ibn H'avyan, le nombre des cavaliers destinés à former l'expédition d'été dirigée contre la Galice et commandée par "Abd er-Rahman, fils du prince, se décomposait ainsi; le canton d'Elvira en sournit, 2900; Jaën, 2200; Cabra, 1800; Bågha (Priego), 980; Tacorona, 297; Algéziras. 290: Eciia. 1200; Carmona, 185; Sidona, 6790; Malaga, 2600; Fah'ç el-Bollout', 400; Moron, 1400; Todmir, 156; Rovina, 106; Calatrava et Ourit (Oreto). 387. Il faut à cela àjouter le nombre, resté inconnu, des Cordouens que participèrent également à cette expédition". He reproducido el pasaje para que se observe que no se cita el cantón de Sevilla y para que pueda apreciarse la desproporción evidente que existe entre el número de jinetes que fueron de la provincia de Sidonia y las cifras de los que enviaron las otras regiones. Aquella ausencia y esta desproporción se avienen para permitirnos suponer que Ibn Hayyan incluía en la gura asidonense la tierra de Sevilla. Así se explica, sin esfuerzo, que llegasen hasta 6790 los jinetes del cantón de Sidonia. Si se tiene en cuenta que también Al-Idrial, siguiendo algún viejo texto, fuente asimismo de Al-Bakri (Antes, nota 119) y por tanto contemporáneo del Muquabis de Ibn Hayyan, incluye también la región sevillana en la ques de Sidonia, resultará comprobado que, en la época en que se escribieron "Al-Mugtabis", de Ibn Hayvan (988-1075) y la matriz común del Bakri (muerto en 1094) y del Idrisi (1106-1162), se extendía el clima o distrito asidonense a la comarca de Sevilla.

<sup>18</sup> Dory y Dr. Gosjis: Description de l'Afrique et de l'Espageue, page. 208-212. De la provincia del Lago escribe: "s'étend depuis les bords de l'Océan jusqu'à cœux de la Méditerranée, et... comprend (dans ses dépendences) l'ile de l'Anfi (Tarife), l'ile verte (Algériras), l'ilé de Càdis (Cádis), le fort d'Arcos (Arcos de la Frontera), Becca —probablemente la fuente del Idrets estrifia Lakka a jusgar por el pasaje del Himyard de ella procedente a través del Bakert— Xerès, Tochéna, Medina ibn al-Sallm —según queda probado Medina Sidonia— et un grand nombre de châteaux forts". "Vient ensuite —continúa— la province de Chidona, située au nord de la précédente, qui compte au nombre de ses dépendences Sevilla, Carmona, Ghajsàna, et divers autres lieux fortifiés".

Obsérvese la coincidencia entre Ibn Hayyan y Al-Idrist al incluir Sidonia en el clima de Sevilla. Tal coincidencia obliga a rechazar la critica de Saavedra (La Geográfia de España de Edrásif, pág. 17), que supone aquella inclusión error del geógrafo citado y esa delimitación de la provincia del Lago explicaría la inclusión por Ibn Hayyan del Wädllakka en el distrito de Algeciras (AL-MAQOAD! Analectes, I, pág. 153. Antes, en la nota 158).

y Algeciras<sup>176</sup>. Ahora bien, puesto que los geógrafos e historiadores hispano-musulmanes diferencian siempre las comarcas de Algeciras y Sidonia, y a veces extienden ésta hasta las tierras de Sevilla, y puesto que una vez llaman a la primera qura "del Lago", cabe concluir que la provincia asidonense se hallaba a caballo sobre el Guadalete<sup>177</sup>; y no hay, por tanto, obstáculo para que identifiquemos este río con el Wādīlakka de la batalla, que todos los historiadores musulmanes colocan en el distrito de Saduña.

\* \* \*

Y cabe ir más leios en el intento de fijar geográficamente el teatro de la batalla. Ahí están, ofreciéndonos avuda preciosa, los detalles que las inscripciones de los cacharros del Monte Testáceo y Abd al-Mun im al-Himyary nos brindan sobre Lakka: sus ricos olivares, su fuente termal y su caída en ruinas en tiempos del geógrafo de Ceuta o de los autores del siglo XI que utilizó para escribir su obra<sup>178</sup>. La existencia en los alrededores de Lacca de una fuente termal es pormenor de un interés extraordinario para la reducción geográfica de la vieja e incógnita ciudad. No hay ninguna razón para sospechar de la autenticidad de la noticia del Himyari. Y el mismo nombre de Lacca parece haber estado en relación con ese fluir de un manantial medicinal en sus alrededores. Lacca, Lánica, Lanca, Langa... parecen haber sido nombres derivados de una raíz indo-europea AK, que significó originariamente fosa. o cavidad, y por sucesiva ampliación de su sentido primiti-

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> Ed. WÜSTENFELD: Jacul's Geografisches Wörterbuch, Leipzig, 1866. Tomo las citas de Al-Muqaddassi y de Yāqut, de Lēvi-Provençal. UEspagne musulmane au Xème siècle, págs. 116-117, pues no dispongo de las obras de ninguno de los dos geógrafos árabes.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> Cuando no incluían en la provincia o guro de Sidonia la tierra de Sevilla, porque en tal caso quedaba incluído en el cantón de Algeciras. Véase, antes, notas 158, 174 y 175.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> Los cacharros del Monte Testáceo — véase, antes, nota 140— acreditan la riqueza de sus olivares, y el pasaje del Himyarl —antes, nota 122— los otros pormenores.

vo: gran recipiente para líquidos, pilón o taza de una fuente, alberca o estanque, pequeño charco o lago de agua viva y perenne, remanso en que se estanca el agua de un río o de un arroyo, lecho de un río, cauce desecado de un río, tierra en pendiente rápida, etc. etc. Con estos significados se hallan diversos vocablos procedentes de la raíz cornún: en griego (làxxoc), en celta-galo (lanca), en celtahispano (lanca, lacca, langa), en latín (lacus), en varios dialectos itálicos: mantuano, placentino, parmesano, lombardo... (lanca), en bretón (lagen), irlandés (loch), viejo sajón (lagu), etc.,179 y por influencia celta o latina hasta en el ibero-vascuence (langoa)180. En España son aún frecuentes los toponímicos: Langa, Lanca, Lánica, Láccara, Lángara, Lánjara, Lancar, Lanjarón, los cuales se aplican a localidades con fuentes termales o a lugares abundantes en aguas, con charcos, estanques o remansos de arroyos o de ríosisi. El dato del Himyari sobre los baños termales de Lacca debe, pues, merecernos confianza. Y es, además,

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> BOISSAC: Dictionnaire étymologique de la langue greeque, 3.º ed. Heidelberg 1938. G. FREUND: Dictionnaire de la langue latine; MEYER-LÜBKE: Românisches Elymologisches Wörterbuch, Heidelberg, 1935.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> SIMONET: Glosario de noces ibéricas y latinas usadas entre los mosárabes, Madrid, 1885, págs. 292-294. Simonet vacila entre suponer las voces registradas: Lacca, Lanca, Lánica, Langa, de origen celta o ibero; pero, claro está, que su aparición, y la de otras parecidas, en lenguas de origen indoeuropeo excluye la posibilidad de que la raís fuera ibérica, puesto que el ibero pertenecía al grupo de las lenguas camitas, según acreditan diversos autores. Véase la bibliografía del tema en P. W. Schuttor: Die Sprachfamilien und Sprachenkreise der Erde, Heidelbert. 1926.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Los registra Simonet en la obra y pág, citadas ahora. Se extienden desde la costa meridional de España, donde a más de la Lacca de Sidonia existen los baños de Lanjarón en Granada y una Bab al-Lanca o puerta de Lanca en Almuñécar, hasta la fuente de Lánica en Alquétar en el Alto Aragón, el arroyo Lángar en Guipiacca y las antiguas Laccebriga y Lancabriga lustianas. Langa se llaman muchos pueblos de Avila, Cuenca, Soria y Zaragoza. Hay un Lácar en Navarra, una Languilla en Esegovia, un Laugarica en Alava, un Langueiro y un Langueiro en Galicia, etc., etc. A todos estos nombres registrados por Simonet, puedo añadir el prado de Láccara cerca de Mérida, muy abundante en aguas y donde se alza aún un viejo dolmen; y la villa de Lángara en el partido judicial de Sarria (Lugo), a orillas del Neira, que donó Gonzalo, hijo de Alfonso III a la iglesia de Compostela, IL, app. XL y XLIV).

decisivo para identificar a la ciudad que dió nombre al río de la batalla entre moros y cristianos, especialmente si se le estudia en conjunción con los otros señalados arriba.

Ahora bien, en la punta meridional de España, por donde entraron en la Península los árabes, hay no pocas fuentes termales. La Fuente Santa, cerca de Algeciras; la de Paterna, junto al pueblo de igual nombre, al N. O. de Medina Sidonia; la de Gigonza la Vieja, al N. O. de Paterna, en las estribaciones de la sierra de Alaiar: v dos en el término de Arcos: la llamada Fuente de la Sarna o Fuencaliente, muy próxima al Guadalete, en su orilla derecha v entre Arcos y Bornos; y la de Casablanca, legua y media al sur de Arcos, en la misma margen occidental de dicho río, iunto a su confluencia con el Majaceite o Guadalcazacim182. Todas ellas han alimentado o alimentan baños termales, y todas ellas, excepto la Fuente Santa de Algeciras, estaban en el distrito, qura o clima de Sidonia, donde los historiadores y geógrafos arábigos hacen correr el Wadılakka.

La ausencia de fuentes termales en las proximidades del Barbate de Vejer, del lago de la Janda y de los otros poblados de la misma zona la viene a confirmar las conclusiones obtenidas hasta aquí, que nos obligan a alejar de los ríos y laguna citados el teatro de la lucha. Y como la Puente Santa de Algeciras se halla no lejos de esta ciudad y estaba, por tanto, dentro de su qura o clima y no en el de Sidonia, y no podía dar nombre a ningún ríbia, es

<sup>182</sup> Véase: Madoz: Diccionario Geográfico. Artículos correspondientes a Algeciras, Arcos, Bornos, Gigonza y Paterna.

<sup>18</sup> Repásense los artículos de Mados sobre todos los poblados de esa región. Compuesta ya esta página mi amigo Blasco Garzón me informa de que hay baños sulfurosos en Chiclana y en Conil. Pero Chiclana no se halla a orillas de inigún río importante que pudiera haberse llamado Waddlakka; y en Conil no pudo alzarse la ciudad de Lacca, porque era mansión en la vía romana de la costa, de Calpe Carteiam a Gadix, y se llamaba Mergablum.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Se encuentra la Puensanta —que alimenta bados hidrosulfurosos— en la garganta del mismo nombre. Ningún poblado antiguo que pudiera corresponder a la Lacca romana y arábiga se alza junto a ella. Algeciras se eleva, además, sobre la antigua Julia Traducta, y no posee los ricos olivares que rodeaban, sin duda, a la ciudad, que envió aceite a Roma, durante el siglo II de la era de Cristo, en la proporción en que consta lo hacía Lacca.



forzoso buscar el lugar de la batalla precisamente en el valle del Guadalete o en sus mismas orillas.

¿Cuál de los baños de Paterna, Gigonza o Arcos pudo corresponder a los de Lacca de que nos da noticias Al-Himyart? No es fácil contestar a esta pregunta. Dudo de que la fuente termal de Lacca pueda reducirse a la de Paterna, porque este vocablo es de origen latino y no puede explicarse el trueque en él del viejo nombre de los cacharros del Monte Testáceo. La localidad antigua llamada Paterna ha perdurado, además, en pie, hasta estos días, y no brinda en sus contornos restos claros de población romana, que no podían faltar junto a ciudad de alguna importancia, como hubo de ser Lacca<sup>185</sup>.

Abundan o abundaban tales restos en Gigonza, que sólo era hace un siglo un conjunto de ruinas, es decir, un despoblado<sup>165</sup>. Pero la ciudad que se alzó sobre aquéllas y junto a la fuente termal, que sigue manando todavía, se llamaba Saguntia o Segontia. La menciona Plinio entre las civitates stipendiarias del Convento Jurídico Gaditano<sup>187</sup>; la fija Tolomeo diez centígrados al Occidente y quince al norte de Asidonia. <sup>188</sup>—a esa distancia, al N.O. de Medina Sidonia, se halla en efecto la Gigonza actual— y en la Cosmographia del Ravenate es estación en la vía de Hispalis a Asido es decir: de Sevilla hasta Julia Traducta o Algeciras, según lo más probable<sup>189</sup>. Saguntia es un nombre pre-romano que, según declara el mismo Plinio, se

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> No se olvide que, según Al-Himyari, Lacca estaba en ruinas. Si sobre ellas se hubiera alzado un poblado moderno, llevaría también un nombre nuevo, no el de Paterna, y alevna huella arqueológica quedaría de la vieja ciudad.

<sup>186</sup> Madoz, Artículo: Gigonza.

<sup>187</sup> Naturalis Historia, III. 1 (3), 15.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> Lib. II, cap. IV. Carissa: 6.30 :: 37.30... Saguntia: 6.20 :: 37.5, Assidoniam: 6.30 :: 38.50 (Ed. Müller, Paris, 1883, pág. 123).

<sup>19</sup> Lib. IV, cap. 42: "Iterum justa præfatam civitatem Hispalis est civitas que dicitur Oripon, Urgia, Cappa, Saudone, Burdoga, Saguntia, Assidone". Pero como no es de suponer que se trazara una calzada romana para unir Hispalis con Asido, cabe suponer que la vía de que da noticia el Ravenate llegaría hasta la que por la costa iba a Cadiz. Y como, por Al-Idrist (Trad. Deny y De Goeje, págs. 214-215), sabemos que un camino unfa Algeciras con Sevilla, podemos imaginar que la calzada de Hispalis a Asido se prolongaría hasta julia Traducta.

repetía con frecuencia en la Península<sup>190</sup>. Consta que había una Segontia celtibérica<sup>181</sup>, una Saguntia Parámica entre los autrigones<sup>182</sup>, y una Saguntia Lanca o Lacca entre los arévacos<sup>183</sup>. ¿Sería también Segontia Lacca la Gigonza de hoy?<sup>198</sup> Nada abona esta suposición y la contradice la per-

<sup>190</sup> Naturalis Historia, III, 3 (4), 27: Arevaris nomen dedit fluvius Areva. Horum sex oppida: Secontia et Vsama, quae nomina crebro allisi ni locis usurpantur: pratterea Segovia...". Según lo más probable, la raíz Sagu o Sego era celta y significaba fortaleza. Boscu Gintrena: Elnologia de la Peninsula Ibérica, Barcolona, 1932, pags. 613 y 625, supone, por ejemplo, que la aparición de la ciudad de Segontia Parámica entre los autrigones constituye una colonización militar celta en el país.

<sup>10</sup> PLINIO: Naturalis Historia, III. 3 (4) 27. La menciona también Tito Livio (XXVI -20 y XXXIV -19) al referir sucesos de la campaña de C. Nerón en 210 (a. J. C.), tras la derrota de los Escipiones, y al narrar las empresas del cónsul Caton contra los cetilberos en 195 (a. de J. C.). La primera vez la llama Saguntum, por error, y la segunda, Saguntia. Aparece después en AFPIANO: De bellis civilibus, I, 110, con el nombre de Seguntiam, en un pasaje relativo a las guerras sertorianas. La cita PLUTARCO: Serforio, 21. Y era mansión en la vía romana de Emerita Augusta a Casar Augusta, pues figura en el literario de ANTONINO (Vías 24 y 25 de la Ed. de Saavedra de la red española) y en la Cosmografía del RAVENTE. Se alzaba quizás en Villavieja a tres kilómetros de la Sigüenza de hov (Guadalajara).

<sup>187</sup> Tolomo menciona dos ciudades de tal nombre (II-6-65): una entre los várdulos: 14.20:: 43.15. Subsiste todavía una localdad llamada Cigüenza del Páramo en el extremo septentrional de la provincia de Burgos. Pero, situada al N. del Ebro, junto a Villarcayo, se hallaba enclavada en territorio autrigio (SAK-netz-Athonoxo: Divisiones tribales y administrativas del solar del reino de Atturias en la Epoca romana. Botein de la Academia de Historia, XCV, Madrid, 1929, pág. 362). Y no es posible, por ello, su atribución a los vacceos ni a los várdulos: a los vacceos porque entre ellos y Cigüenza del Páramo se interponían cántabros y turmogos; a los várdulos, porque los caristios ocupadon la zona intermedia.

<sup>100</sup> Tolomeo (II. 5) la llama Segontia Lanca pero en las monedas aparece de-nominada Seqtas Lacas (Hüßber Monumenta Lingus Ibericz, N. \* 95). Traracena la ha identificado con Langa del Duero: Memorias de la Junta Central de Excavaciones, N. \* 103, Madrid, 1908, págs. 31 y sigtes. Véase para apreciar su situación, Taracena: Vias romanas del Alto Duero. Anuario del Cuerpo Facultativo de Archiveros, Bibliotecarios y Arqueilogas, II, 1934, Mapa.

<sup>16</sup> Aunque Plinio, Tolomeo y el Ravenate la Ilaman Saguntia, su transformación en Gigonza, tan cercano al Ciguenza de la Segontia Paramica, permite suponer que los españoles pronunciaban Segontia. Por otra parte en las notas anteriores hemos apuntado las vacilaciones de los textos al transcribri: en Saguntia, Segontia o Secontia, la "Segtata" de las leyendas nomismácicas.

duración en Gigonza, hasta nuestros días, del nombre de Segontia. En la Saguntia Lanca o Lacca de los arévacos se ha perpetuado el segundo apelativo en el nombre de la villa de Langa del Duero 195. Si hubiera ocurrido otro tanto en el sur v la Lacca de los cántaros del Monte Testáceo y de los historiadores y geógrafos árabes hubiese sido la Saguntia de Plinio, Tolomeo y el Ravenate, sería inexplicable la perduración hasta hoy del nombre de Gigonza. De haberse llamado ésta en lo antiguo Segontia Lacca, la perduración del primero de sus nombres implicaria que. reemplazando al segundo, generalizado en el uso diario hasta el siglo xIV, había resucitado el de Segontia por arte de magia, para llegar hasta ahora en el aun vivo de Gigonza. Ahora bien, cómo explicar esa resurrección del apelativo primitivo de Segontia, sustituído durante quince siglos por el supuesto determinativo: Lacca? En la historia de los nombres de los lugares habitados ocurren a las veces muy curiosos fenómenos de inversión. pero no conozco ninguno tan extraño, y menos aún en esa zona, extremo sur de España, donde Bessaro se ha convertido en Vejer y Bello en Bolonia; donde subsisten todavía Paterna, Barbate, Arcos, de pura estirpe romana; y donde un cortijo de este último pueblo lleva aún el nombre de la ciudad romana de Carissa<sup>196</sup>. Segontia-Gigonza no está además en las cercanías de ninguna corriente de agua digna del nombre de río y no pudo servir, por tanto, para bautizar al que presenció la lucha entre Tariq y Rodrigo, que de Lakka se llamó Wadılakka, Me parece, pues, muy probable que los baños de Gigonza no han sido nunca alimentados por la fuente termal de Lacca.

Quedan sólo los dos manantiales sulfurosos del término de Arcos: Fuencaliente o Fuente de la Sarna, entre Arcos y Bornos, a la orilla derecha del Guadalete, y fuente termal de Casablanca, también en la margen occidental del río, en el lugar de confluencia del mismo con el

<sup>196</sup> Véase la nota 193.

<sup>186</sup> Léase el pasaje de Plinio, III. 1 (3) 15, sobre el conventus juridicus gaditano, y los artículos de Madoz: sobre las localidades mencionadas artiba y sobre Bornos. y búsueunes todas en el man adjunto.

Majaceite o Guadalcazacimi<sup>197</sup>. El distrito de Arcos era ya señalado, con los dos de Priego y Cabra, por "Al-Mu-'9am al-Buldan", de Yaquti<sup>198</sup>, y por "Al-Rawd al-Mi-tar", del Himyarti<sup>199</sup>, como uno de los tres más ricos de olivares de la España musulmana; y conservaba hasta hace un siglo una extraordinaria riqueza olivarera, según acreditan las numerosísimas haciendas con molinos de aceitunas que registra Madoz en el término de la ciudad citada<sup>209</sup>. Una de las primeras características de la Lacca romana se da, pues, en las inmediaciones de cualquiera de las dos fuentes termales de Arcos: en las inmediaciones de Fuencaliente y de Casablanca.

¿Cuál de las dos pudo ser la registrada por Al-Ḥimyart? Es forzoso rechazar la hipótesis de que pudiera ser Fuencaliente, por su cercanía a Arcos. Arcos es un nombre de origen romano. Los árabes la llamaron Medina-Arkus. Se lee tal palabra en algunas monedas arábigas y los geógrafos la denominan siempre Arkus.

National de la palabra en algunas confundirla con Lacca. Esta además, expresamente sin confundirla con Lacca.

<sup>197</sup> MADOZ: Diccionario Geográfico.

<sup>198</sup> Ed. WÜSTENFELD: Jacut's Geographisches Wörlerbuch, Leipzig, 1866, I, pág. 796 y IV págs. 29-30. Tomo la noticia y la cita, pues no dispongo en Buenos Aires del texto del Yaqut, de Lévi-Provençal: L'Espagne musulmane au X ème siècle, pág. 165.

<sup>199</sup> LÉVI-PROVENÇAL: "La péninsule ibérique au Moyen-Âge d'après le Kitab ar-Rawd al Mi far", pag. 20.

Madoz cita en el término de Arcos las siguientes haciendas de olivar con casa y molino: Bachiller, Barrancos, Fain, Peral, Santiscal, Algarabejo, Anderas, San Andrés Nuevo y Viejo, La Zorrilla, Cruz de la Legua, Campo de la Verdad, del Rey. Bermeja, Gédula, Guadalcazim, Jarretas, Abaden, Berlanga, Algar, Arroyos, Benajuna, Peñagate, Canillas, El Matute, Casablanca, Asión, Faneguilas, Del Lobo, Tabbellinas, Carbonera, Descar, Palomar, Casinas, Granadilla, Toril, Gedulilla, Soledad, Espárragosilla, Parchita, Carrascosa, Calábrigos y Guadaperos. El término extensisimo de Arcos se hallaba pues poblado enteramente de olivares.

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> DOXY: Histoire des musulmans de l'Espagne. Ed. LEVI-PROVENÇAL II, pág. 81: III. págs. 57, 59, 62, 174, 175, 218, 237, 238. De 1011 a 1088 fué asiento de un principado independiente.

<sup>20</sup> LÉVI-PROVENÇAL: La péninsule ibérique, pág. 20. "Château-fort sur le Guadalete (Wadī Lakko) C'est une ville que date de la antiquité: elle a été ruinée plusieurs (ois puis repeuplée".

distinción precisa del geógrafo de Ceuta y la perduración hasta hoy del viejo nombre latino de Arcos se oponen a su identificación con la ciudad que dió nombre al histórico río, junto al cual Tariq venció a Rodrigo<sup>303</sup>. Y la vida no interrumpida de la vieja población primitiva, hasta nuestros días, contradice, también, la reducción de Lacca a Arcos, pues afirmaba Al-Ḥimyarı que sólo quedaban en su época ruinas de la primera.

Por exclusión de las otras fuentes termales de Algeciras, Paterna, Gigonza y Arcos, hemos, pues, de situar Lacca en las inmediaciones del cortijo de Casablanca, a legua y media al sur de Arcos, junto a la fuente del mismo nombre. En la "haza" de la Cada, cerca de dicho cortijo, quedaban hace un siglo claras ruinas romanas. Y de allí procedía alguna de las inscripciones halladas en Arcos que publicó Hübner en sus Inscriptiones Hispaniæ Latinæ, vol. II del Corpus Inscriptionum Latinarum<sup>50</sup>.

Son muchas las coincidencias que abonan la hipotética reducción de Lacca a ese lugar vecino del cortijo de Casablanca: los olivares de la región, la fuente termal, las

En Arcos se han encontrado tres inscripciones romanas (HÜBNER: Corpus, II, N.º 1362 a 1364). De las tres se deduce que fué asiento de un municipio romano. Hübner aventura la hipótesis de que acaso correspondió a Lælia, mas no alega en apoyo de tal conjetura sino la semejanza del adorno de la inscripción N.º 1362, hallada en Arcos, con el de alguna moneda de Lælia. Pero, por el lugar en que Plinio (III I-(3)-12) coloca a ésta, no puede reducirse a Arcos, pues la sitúa en el convento jurídico astigitano y cerca del río Mænuba, que corría al oriente de Málaga (N. H. III. 1. 8 y 12), y Arcos se hallaba, además, enclavada en medio de ciudades pertenecientes al convento jurídico gaditano, según pruebo luego en la nota 212. Tolomeo tampoco permite identificar Lælia con Arcos, pues la sitúa a la altura de Asido, pero en el meridiano de Córdoba (Cosmographia, III. 2). Y no se encuentran, además, monedas de Lælia en las cercanías de Arcos, sino de Albaida, partido de Sanlúcar, según Corrés: Diccionario, III, pág. 115. Mapoz describe con detalle en su Diccionario la situación fortísima de Arcos, que nos obliga a suponerla asiento de alguna vieja ciudad hispana; pero nadanos permite asegurar que recibiera un nombre diferente del que ha llegado hasta hov.

<sup>™</sup> Vol. II, N.º 1366 "D. M./ MVMM.../ HERB... am/ XXX. H. S. c/ S. T. T. L. "Reperta" en la "haza" de la Cada, sitio y ruinas cercanas del cottijo de Casablanca, que está legua y media de Arcos, hacia el mediodia, a la orilla occidental del río Guadalete, donde éste se junta con el río Maiaceite. C. I. L., II. oás. 186.

ruinas, las inscripciones y hasta el total olvido del nombre de la ciudad antigua. Ese olvido era inevitable, si la población que allí se alzó se hallaba ya arruinada hace acaso nueve siglos, como parece deducirse de las palabras que 'Abd al-Mun im al-Himyari tomó, probablemente, del geógrafo del siglo XI, Al-Bakri. Y su situación frente al lugar donde el alto Guadalete y el Majaceite o Guadalcacacim forman, al unirse, un río nuevo, permite comprender por qué los moros dieron a éste el nombre de aquélla.

Acaso asombre a algunos que esa ciudad exportadora de aceite a Roma, entre cuyas ruinas mana todavía hov. como hace siglos, una fuente termal; y junto a la cual se hallan inscripciones que atestiguan la condición de vieja urbe hispano-romana, de la población que allí se alzó, no hava dejado huella alguna en los historiadores y geógrafos clásicos. Tengo, sin embargo, para mí, que ese silencio de griegos y latinos es mera consecuencia de su mala fortuna. Al-Himvart nos dice que había sido fundada por Octavio, y no hay razón para dudar de la noticia, que se acuerda con otras semejantes del mismo geógrafo de Ceuta sobre diversas ciudades hispano-musulmanas. Pero, como el nombre de Lacca es puramente hispano, no cabe pensar que Augusto la edificara de nueva planta. Figuró, sin duda, Lacca en el número de las localidades españolas a las que César o Augusto otorgaron: o el derecho de ciudadanía romana o el derecho latino: el jus latii minus, y que se trocaron, así, en municipios romanos<sup>205</sup>. Esas ciudades recibieron calificativos honoríficos romanos que recordaban; el nombre de su benefactor, alguno de sus triunfos o

DETLEFSEN: Die Geographie der Provine Bätica bei Plinius. Philologus. XXXII, pågs. 265 y sigtes.; HÜBNER: Inscriptiones Hispaniæ Latinæ. Corpus Inscriptionem Latinæum. II. Supplementa. II. påg. XCI; SCHULTEN: Hispania, Real-Encyclopädie Pauly-Wissowa. VIII, påg. 2038; MARCHETI (Maria): Hispania Distonator Epigrefice of antichitä romana de Eltore de Ruggiero. III, pågs. 877-878; KNOX MC ALDERNY: Vespasians reconstruction of Spain. Journal of Roman Studies. VIII, påg. 33; TORNES LÖVEZ: La peninsula hispanica procuncia romana. Historia de España. Menchuler Pidal. III, påg. 296.

alguna gloria de la metrópoli lejana: Roma. Así surgieron en la Bætica: Colonia Romulensis, Julia Constantia, Genius Julii, Colonia Regia, Colonia Cæsarina, Augusta Firma, Augusta Gemella, Virtus Julia, Claritas Julia, Colonia Genitiva Julia, Farna Julia, Concordia Julia, Castrum Dilium, Castrum Gæsaris Salutarensis, Fidentia Julia, Julienses, Forum Julium, Triumphale, Pontiphicale, etc. <sup>262</sup> Y así surgieron fuera de la Bætica, en la Lusitania: Pax Julia, Norba Cæsarina, Præsidium Julium, Castra Julia, Felicitas Julia, Liberalitas Julia... <sup>207</sup>; y en la Hispania Citerior: Bracara Augusta, Asturica Augusta, Cæsar Augusta, Cæsar Yenales, etc. <sup>268</sup>

Plinio registra muchas de las ciudades favorecidas con tales concesiones y con tales denominaciones y se cuida de consignar en cada provincia la condición jurídica de las agrupaciones urbanas que en ella se alzaban<sup>80</sup>. De la Bætica nos dice que comprendía 175 civitates, de las que 9 eran colonias, 6 libres, 3 federadas, 10 municipios romanos y 27 municipios latinos<sup>80</sup>. Pero Plinio no registra sino los nombres de 32 de esas 37 ciudades que habían alcanzado el derecho de ciudadanía romana o el derecho latino menor<sup>201</sup>. Lacca hubo de figurar, acaso, entre esas cinco que el autor de la Naturalis Historia silencia.

No es imposible, sin embargo, que Plinio nos haya conservado incluso el nombre honorífico de la ciudad de que nos hablan acordes las inscripciones del Monte Testáceo y los geógrafos arábigos. Por la situación que éstos le otorgan en la provincia de Sidonia, Lacca debió de pertenecer al Conventus Juridicus Gaditanus<sup>312</sup>, uno de los cuatro en que

<sup>806</sup> PLINIO: Naturalis Historia, III. 1 (3). 7.

<sup>207</sup> PLINIO: Naturalis Historia, IV. 22 (35), 117.

<sup>208</sup> PLINIO: Naturalis Historia, III. 3 (4), 18.

<sup>209</sup> PLINIO: Naturalis Historia, III. 70 (3). 7; VII. 3 (4). 18; IV. 22 (35). 117.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Oppida omnia número CLXXV. In iis coloniæ VIIII, municipia c. R. X, Latio antiquitus donata XXVII, libertate VI, fædere III, stipendiaria CXX (Naturalis Historia, III. 1 (3), 7).

<sup>211</sup> Naturalis Historia. III. 1 (3).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cierto que Plinio (N. H. III. 1 (3). 11) incluye a Asido Cæsarina en el convento Hispalense, pero en cambio cita en el Gaditano (N. H., III. 1 (3). 15) a Saguntia (Gionza), a Carisa (Cariia Bornos) C. I. L. II. Nos. 1367 y 6253.

se dividía la Bætica. Ahora bien, Plinio, al reseñar las civitates del mismo, escribe: Civium romanorum: Regina. Latinorum: Læpia Regia; Carisa, cognomine Aurelia; Urgia, cognominata Castrum Iulium, item Cæsaris Salutariensis. Stipendiaria: Besaro, Belippo...213. Algunos autores modernos<sup>214</sup> deducen de este párrafo que Urgia tenía dos nombres latinos: Castrum Julium y Castrum Cæsaris Salutariensis. No negaré la posibilidad de que sea exacta tal interpretación, pero sería esa la única ciudad hispana de que Plinio consigna dos títulos honoríficos215. Mas como olvidó registrar en Regina el nombre pre-romano, bien pudo olvidar el de Cæsaris Salutariensis, y haber habido. por tanto, una ciudad o localidad llamada Castrum Julium y otra denominada Castrum Cæsaris Salutariensis216; y como la primera correspondía a Urgia, pudo corresponder la serunda a Lacca. La noticia de su fundación por Octavio favorece tal hipótesis, y no la contradice la perduración a través de los siglos del viejo nombre indígena. Salvada la excepción de Zaragoza, que se trocó definitivamente de Salduba en Cæsar Augusta, la denominación adulatoria v honorífica de las civitates hispano-romanas acabó cediendo su puesto al nombre primitivo y se olvidó a la postre. Y ese habría sido el caso de Lacca. El nombre recibido de Octavio al ser favorecida con el jus latti minus. no habría logrado vencer, en el uso diario, al quizá va multisecular. Y en los cántaros, en que enviaba a Roma el fruto de sus olivares, sus habitantes habrían escrito Lacca217;

págs. 186, 1007; a Iptuci (Junto a Prado del Rey), C. I. L., II, Nos. 1923 y 5484 págs. 241, 704 y 874; y a él correspondia también Lacibbula (Grazalema) C. I. L., Nos. 1342, 1343 y 5409, págs. 181 y 846. Y entre todas ellas se hallaba Lacca (Casablanca). Húbner se equivoca (C. I. L., II, pág. 185) al incluir a Arcos en el Comentus juridícus de Astigi. Se hallaba también rodeado de todas esas ciudades del gaditano.

- 213 Naturalis Historia, III. 1 (3). 15.
- 214 FORCELLINI: Tolius Latinatis Lexicon. Jos. Perin: Onomasticum. Véase Castrum.
- 216 Repásense las páginas de Plinio acerca de las tres provincias españolas (N.º H., III, 1; III, 3 y IV, 21) y se asentirá a esta afirmación.
  - 216 El castrum supuesto regiria al genitivo Casaris salutariensis.
- 217 En los rótulos y sellos de los cacharros del Monte Testáceo procedentes de las otras ciudades de la Bætica tampoco aparecen los otros títulos pomposos con

Lacca se habría seguido llamando en el período visigodo y "Wadlakka" o "Wadalakke", es decir: río de Lacca, habrían denominado los árabes al que presenció la lucha entre Tariq y Rodrigo.

Mas, aun en el caso de que Lacca no se hubiese alzado, como parece seguro, junto a la fuente termal de Casablanca, sería preciso rechazar, para siempre, la teoría de los autores modernos. Sí, es forzoso trasladar el teatro de la lucha, del Guadibecca, del Barbate y de la Laguna de la Janda, a las márgenes del río de Lacca; y todo se conjura para obligamos a identificar éste con el Guadalete. A los argumentos, antes alegados<sup>218</sup>, que apoyan tal identificación, puedo añadir aquí dos decisivos: Uno es el pasaje del Himyari, que sitúa Qalsana, la Qaidat de la provincia de Sidonia, a orillas del Wadılakka219, pues consta, por varios autores árabes<sup>220</sup>, que se hallaba en las márgenes del Guadalete. Y otro es el testimonio del gran historiador cordobés del siglo XI, Ibn Havvan, que llama, concretamente, al Guadalete: Wadılakka, en el tomo de su "Al-Muqtabis" relativo al emir 'Abd Allah221, tomo inspirado, como sabemos, en los "Rasis"222. En los siglos x y XI, en que escribieron Ahmad e 'Isa al-Razi e Ibn Hayvan, y en el XIV, en que vivieron los dos Al-Himyari, se llamaba, pues, Wadilakka al Guadalete de hoy. Es, por tanto, seguro que la batalla entre musulmanes y cristianos, decisiva en la historia de España, tuvo lugar en las márgenes del río señalado por el arzobispo don Rodrigo Ximénez de Rada, pese a todas las elucubraciones de la erudición contemporánea.

que las bautizaron los romanos. En esos sellos y rótulos se lee, en efecto, Astigi. Corduba, Hispalis... y no Augusta Firma, Colonia Patricia, Colonia Romulensis... como aquellas se llamaban oficialmente. HÜBNER: Nuevas Fuentes para la grografía antigua de España. Bol. Ac. Ha. XXXIV. 1899, págs. 465 y ss.

- 218 Véanse, antes, págs. 47 y sigts.
- 219 LEVI-PROVENÇAL: La Péninsule Ibérique au Moyen Age, pag. 195.
- 29 Véase, antes, pags. 52-53.

<sup>221 &</sup>quot;Chronique du règne du Calife Umayade "Abd Allāh, ed. P. Melchor Antuña. París, 1937, pág. 118 del mss. Debo esta noticia a J. Rubia Bascia y a mi amigo y colega Américo Castro.

<sup>222</sup> SÁNCHEZ-ALBORNOZ: Fuentes de la hist, hisp, mus, del siglo VIII, págs. 235 y 261.

## SOBRE LA FECHA DE LA BATALLA DE COVADONGA

Sin excepción, fechan los historiadores españoles la batalla de Covadonga en el año 718. Desde hace siglos se ha tenido como exacta esta data. Sigue siendo admitida en las obras de historia —españolas y no españolas—: en los manuales y en las publicaciones eruditas. Fué celebrada en España, hace veinticinco años, al cumplirse el supuesto décimosegundo centenario de la primera victoria de los cristianos contra los musulmanes en Asturias, y continúa festejándose todavía, anualmente, aquende y allende el Atlántico.

Y sin embargo, hace ya muchas décadas que el gran orientalista Dozy señaló cómo algunos autores árabes fechaban la lucha en Covadonga en los días del valí 'Anbasa (721-725)¹; y poco después llegaba a conclusiones parecidas el arabista español Lafuente Alcántara². Pero ni uno ni otro lograron, a pesar de su autoridad y de su celo, convencer a los doctos y penetrar hasta el vulgo¹. Y Barrau-

Recherches sur l'histoire et la littérature d'Espagne pendant le Moyen-Âge, I, 3.\* ed., pág. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cronología de los gobernadores de España. Ap. a su traducción del "Ajbār Maymura". Colección de Obras Arábigas de Historia y Geografía que publica la Academia de la Historia, J. págs. 1867 y 230.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Repásense todas las obras generales de historia de España y véanse, además, las publicaciones especializadas: CAVEDA: Ezamer critico de la restauración de la monarquía exisigoda en el siglo vitt (Memorias de la Academia de la Historia, IX, 1870, N.º 2); TALHAN: Anonyme de Cordoue. Chronique rimés des derniers rois de Tolide et de la conquête de l'Espagne par les arabes, Paris, 1885; SAAVEDRA: Estudio sobre la invasi" ne de los drabes en España, Madrid, 1892 y Pelayo, Madrid, 1906; SOMOZA: Gijón, 1908; ENMOZA: De Cudadete a Conadonga, Madrid, 1915; GARCÍA VILLADA: La batalla de Covadonga en la tradición y en la teyenda, Razón y Fe, L. 1918.

Dihigo sentía tan poca fe en las fuentes históricas donde se relataba la batalla, que, al trazar, no hace mucho, la historia del reino asturleonés, en un libro de gran mérito pero envenenado de hipercriticismo, no se tomó el trabajo de fijar con precisión el pormenor cronológico de la lucha con que comenzó la Reconquista<sup>4</sup>.

Ha llegado el momento de contradecir y de rectificar el multisecular error histórico. Hoy es posible tal rectificación. Lo es por los avances realizados en la crítica de las fuentes históricas. Dozy apoyaba su tesis en las noticias de dos autores hispano-musulmanes: Ahmad al-Razı e Ibn Havyan<sup>5</sup>. Mas el primero escribió en la segunda mitad del siglo x y murió en 989, y el segundo vivió cien años después v falleció, vieiísimo, en 10766. Ahora bien, el mismo Dozy había sostenido que los moros españoles no habían apenas escrito de historia durante los dos primeros siglos del señorío del islam en la Península, es decir, hasta el siglo x de Cristo. Dozy había afirmado que a través de dos centurias los musulmanes de España habían transmitido por tradición oral sus relatos históricos; que las noticias de los sucesos ocurridos en Al-Andalus habían llegado de labios a oídos hasta los autores de la época califal, y que éstos habían recogido, por tanto, los datos geográficos, personales y cronológicos, que la vivaz memoria de los árabes les había trasmitido7. Mas, esto supuesto y admitido, será forzoso concluir que Al-Razi, al presentarnos a Pelavo luchando con los islamitas enviados contra él por Anbasa, se había limitado a consignar una tradición popular, que por espacio

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Recherches sur l'histoire politique du royaume asturien. Revue Hispanique (718-910), 1921, LH, págs. 114 a 136. Sobre esta obra véase: SANCREZ-ALBOR-NOZ: Anuario de historia del derecho español, II, 1925, págs. 531-537.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Recherches, I, 3.\* ed., pág. 96. Los pasajes de Al-Rāzi y de Ibn Hayyān (ueron reproducidos por Al-Maqqari (Dozv, Ducar... Analectes sur l'histoire et la littlerature des arabes d'Espagne par Al-Maqqari, Leyden, Londres, 1855-1861, II, págs. 9 y 671).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Cuando Dozy publicó la segunda edición de sus Recherches, en 1859, ya se habla ocupado de estos dos autores en su Histoire de l'Afrique et de l'Espagne initiudée Al-Bayano'l-Mogrib par Ibn Adhári (de Maroc), Leyde, 1848-1851, Introduction, págs. 22-27 y 72-75.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Dozv: Al-Bayano'l-Mogrib. Introduction, págs. 8-9.

de doscientos años había circulado entre los moros andáluces. Si a esto se añade que otra crónica hispano-musulmana, el "Ajbar Maŷmua", que Dozy y todos los demás arabistas tenían por la historia más autorizada de la conquista de España por los árabes, y, con ella, el erudito Ibnºfdarn, en su "Bayan al-Mugrib", retrasan la lucha en Covadonga hasta los días del valiato de "Uqba (734-739)", corprenderá la resistencia de los historiadores a dar por buenos datos cronológicos procedentes de fuentes, manchadas con tal pecado original y, a su vez, contradictorias entre sí?".

8 Véanse sobre el "Ajbar Maymu"a": REINAUD: Invasions des Sarrazins en France, Paris, 1836; GAYANGOS: Memoria sobre la autenticidad de la Crónica denominada del Moro Rasis, Madrid, 1850, págs. 26 y sigtes. (Memorias de la Real Academia de la Historia, VIII); Dozv: Al Bayano'l-Mogrib, Leyde, 1851, Introduction, pags. 10-12; LAFUENTE ALCANTARA: Ajbar Machmia (Colección de tradiciones), Crónica anónima del siglo XI, Colección de Obras Arábigas de Historia y Geografía que publica la R. Academia de la Historia, Madrid, 1867; Dozy: Recherches sur l'histoire et la littérature d'Espagne pendant le Moyen-Âge, Paris, 1881, I, 3.\* ed., págs. 39 y sigtes; TAILHAN: Anonyme de Cordoue, Paris, 1885, págs. 107, 152, 174, 180 ...; SAAVEDRA: Estudio sobre la invasión de los árabes en España, Madrid, 1892, págs. 10-11; Pons: Ensayo biobibliográfico sobre los historiadores y geógrafos arábigo españoles, Madrid, 1892, págs. 393-394; BARRAU-DIHIGO: Recherches sur l'histoire politique du royaume asturien, Rev. Hisp., LII, 1921, pags. 55 y sigtes: RIBERA: Historia de la conquista de España de Abenalcotía, el Cordobés, Col. Obr. Ar. Ac. Ha., Madrid, 1926, págs. XIII-XX, y SÁNCHEZ-ALHORNOZ: Fuentes de la Historia hispano-musulmana del siglo VIII, pags. 47, 127, 135 y 242 y El "Ajbar Maýmtisa" y los problemas historiográficos que suscita.

<sup>8</sup> Sobre "Al-Bayön al-Mugrib" vóanse: Dozy: Histoire de l'Afrique... Introduction, págs. 77-107: Pors: Ensayo, pág. 414; PAGNAN: Histoire de l'Afrique de l'Espaque intilulée Al Bayanol'-Mogrib, I, págs. 1 y II, pág. 1; BROKEMANN: Geschichte der arabischen Litteratur, I, pág. 337; BARNAU-DINIGO: Recherches sur l'histoire politique du royaume asturien, Rev. Hisp., LII, 1921, págs. 63 y ss.: Bass: Encyclopédie de l'Islam. II, págs. 414413, AMARI: Storia de imisulmani di Sicilia, Ed. Nallino. I, pág. 79 y SÁNCHEZ-ALBORNOZ: Fuentes de la historia hispano-musulmana del siglo vIII. En torno a los origenes del feudalismo, II, págs. 325-335.

<sup>10</sup> "Ajbar Maýmu"a", Trad. Lafuente Alcántara, pág. 38 y "Al-Bayán al-Mugrib", Trad. Fagnan, II. pág. 41.

<sup>11</sup> Barrau-Dihigo, in frase que rezuma ironfa, deja transparentar su escepticismo, cuando escribe que Dozy "attache au point de vue de la date une grande importance au temoignage de Râzi et d'Ibn Hayyân" (Recherches sur l'histoire... asturien, Rv. Hisp., Lil. 1921, pág. 120, N.º 5).

Frente a estos testimonios encontrados se alzaba el de la más antigua crónica latina que detalla los mismos sucesos: la llamada de Sebastián de Salamanca o de Alfonso III. Aunque muy posterior, también, a Covadonga, era anterior a los textos arábigos y había sido escrita por un hombre del país donde se había combatido, por un hombre para quien la batalla era punto inicial de la vida del reino asturiano, cuvos destinos regía o entre cuvos prelados figuraba12. Según el cronista cristiano, los nobles godos vencidos por los árabes se refugiaron en Asturias en su gran mayoría, eligieron allí a Pelayo por sucesor de don Rodrigo, la noticia llegó al punto a Córdoba, en seguida el valí musulmán envió un ejército poderoso hacia el norte, los moros fueron derrotados por el nuevo monarca, reinó éste 19 años y murió al cabo en 73713. A estar a estas noticias, la batalla de Covadonga hubo, por tanto, de tener lugar en los comienzos del reinado de Pelayo, es decir, el año 718.

B. Aparte de las obras de Mariana, Nicolás Antonio, Perreras... y Florez (Españo Sagrada, XIII, págs. 461, y s.), en los tiempos modernos habían estudiado la crónica de Alfonso III o de Sebastián de Salamañoa y la habían atribuido a uno u otro o a algún clérigo asturiano: BARRAU-DINGO: Une rédaction inédite du uno u otro o a algún clérigo asturiano: BARRAU-DINGO: Une rédaction inédite du NILLADA: Crónica de Alfonso III, 1918, pág. XXIII. 1919, págs. 235-264; Cancila VILLADA: Crónica de Alfonso III, Bol. Ac. Ha., LXXIII. 1918, pág. 44 y por CIROT: A propos d'une édition récent de la Chronique d'Alphonse III, Bull. Hisp. 1919, pág. 15 BARRAU-DINGO: Remarques sur la chronique dité d'Alphonse III. Rer. Hisp. 1919, XLVI, págs. 325 y ss., a cuyo artículo contesto GARCÍA-VILLADA: Nolas sobre la Crónica de Alfonso III, Rer. Fil. Esp., VIII. 1921, pág. 252; CA. BAL: Comodongo, págs. 62-85. BLAZOUEZ: Estudios de historio y crítica medievalet. Instructions de Alfonso III, La ciudad de Dios, CXLV, págs. 30 y ss.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> GARCÍ VILLAN: Cránica de Alfonso III, Textos Latinos de la Edad Media Españalo, Sección primera, Cránicas, Pasciculo I, Madríd, 1918, pias, 62 y 67 "Gothi uero partim gladio, partim fame perierunt. Sed qui ex semine regio remanserunt, quidam ex illis Franciam petierunt; maxima uero pars in hanc patriam Asturiensium intrauerunt, sibique Pelagium, filium quondam Faffiani dueis ex semine regio, principem elegerunt. Dum uero Sarraceni lactum cognouerunt sattim ei per Alkamanem dueem, qui et ipse cum Tarech in yspania inruptionem fecerat, et Oppanem spalensis sedis metropolitanum episcopum, filium Vuittiani regio, o ciusis fraudem Gothi perierunt. Asturias cum innumerabili exercitu miserunt... Pelagius post nonum decimun regni sui annum completum propria morte decessi era DCCLXXI".

Ante la tajante oposición entre la fuente latino-asturiana más antigua y los textos árabes, a su vez contradictorios, de "Rasis" y de Ibn Hayyan, de una parte, y del "Ajbar Maŷmu'a" y de "Al-Bayan al-Mugrib", de la otra, se comprende que siguiera circulando como data de la batalla de Covadonga la fecha consignada por Alfonso III o Sebastián de Salamanca. Y como la crónica cristiana era posterior en más de siglo y medio a don Pelayo, se basaba también en la tradición oral y consignaba pormenores sin duda legendarios, no podemos reprochar con dureza a Barrau-Dihigo su falta de fe en las fuentes árabes y latinas que referían el suceso, ni que su hipercriticismo le llevara a sonreír ante el problema de la fecha de un combate sobre cuya misma realidad tenía serias dudas".

Las tuve yo también hace más de dos décadas, en 1922, cuando estudié los Orígenes de la Reconquista y hube de redactar sobre tal tema largas páginas, para aspirar al premio nacional "Covadonga", que me fué concedido16. Y mis vacilaciones llegaron a convertirse en torturante duda. cuando, en 1926, el maestro de los arabistas españoles, Ribera, en su prólogo a su traducción de Ibn al-Qutiya, sostuvo que el "Ajbar Maymua" se había escrito en tiempos de Abd al-Rahman III (912-961) y que la primera parte del mismo era aún muy anterior16. Las afirmaciones de Ribera daban una autoridad nueva a la noticia que retrasaba hasta el valiato de "Ugba la lucha en Covadonga. Y como poco antes Gómez-Moreno, un erudito historiador de indudable seriedad, había afirmado que la crónica de Alfonso III o de Sebastián de Salamanca no era sino una refundición literaria del texto original<sup>17</sup>, sentí que vacilaban bajo mis pies todos los sillares tenidos, hasta allí, como firmes cimientos de la historia asturiana.

<sup>14</sup> BARRAU-DIBIGO: Recherches, Rev. Hisp., LII, 1921, págs. 120-121.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Todavía permanece inédita la obra en cinco volúmenes que hube de presentar al certamen el 31 de diciembre de 1922.

NEBERA: Historia de la conquista de España de Abenalcotía el Cordobés. Co-lección de obras arábigas de historia y geografía que publica la Academia de la Historia, II, Madrid, 1926, Prólogo, páges. XIII a XIX.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Crónica de Alfonso III, Boletín de la Academia de la Historia, LXXIII. Madrid, 1918, pág. 44.

Cabía ante tantas dudas y contradicciones la postura hipercrítica de Barrau-Dihigo. Nadie hubiera podido reprocharme un elegante escepticismo y una sonrisa burlona. Y quizás, en mi lugar, todos habrían tirado por el camino de en medio y habrían declarado legendaria la batalla v absurdos los testimonios encontrados de las fuentes. Pero no me detienen, sino que me entusiasman las dificultades. Cuanto más intrincado, obscuro y laberíntico se me aparece un tema, más placer siento en estudiarlo díganlo si no mis monografías sobre Las Behetrías18 y sobre Fideles y Gardingos19, dos cuestiones en las que nadie se había atrevido a hincar el diente-, y llevado por esa irrefrenable inclinación hacia las temerarias aventuras enditas, guardé el abultado manuscrito, premiado, de mi obra v me dispuse a examinar despacio el tema. Era preciso comenzar por estudiar científicamente las fuentes históricas; era preciso discriminar su valor y su autoridad. Hasta allí se había levantado la historia de los orígenes de la Reconquista sobre los movedizos cimientos de unos textos de los que no sabíamos apenas nada. Y era forzoso conocer, además, con el rigor posible, el período inmediatamente anterior a la crisis visigoda y a la inmediata reacción cristiana. He dedicado veinte años de mi vida al estudio de esas cuestiones. Gracias a esas largas jornadas de trabajo he llegado a conclusiones positivas sobre ambos temas previos. El examen científico de las crónicas árabes y cristianas me ha decidido a arriesgarme a trazar una nueva historia de los Orígenes de la Nación Española, próxima a aparecer, y me permitirá rectificar aquí la fecha de la batalla de Covadonga.

Mi trabajo me ha costado demostrar el grave error de Dozy; pero confío en que tras las largas y enfadosas pá-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Las Behetrías. La encomendación en Asturías, León y Castilla. Anuario de historia del derecho español. I, 1924, págs. 158-335 y Muchas páginas más sobre las behetrías. Anuario de An. dcho. esp. 1V, págs. 5-158.

<sup>19</sup> Fideles y Gardingos en la monarquia visigada. Raíces del beneficio y del vasallaje hispanos. En torno a los orígenes del feudalismo, I, Mendoza, 1942.

ginas que he dedicado a las Fuentes de la historia hisbanomusulmana del siglo VIII, nadie se atreverá a creer que los islamitas de España padecieron de agrafia histórica en los doscientos primeros años de su señorío en la Península. Escribieron muchas crónicas diversas v muchos v muy varios anales, durante ese largo período en que Dozy les suponía limitándose a transmitirse relatos verbales20. Al-Rāzī no llevó, pues, a su "Ta'rīj Mulūk al-Andalus", puras consejas populares. He procurado examinar al pormenor esta Historia de los Reves de España de "Rasis" v espero haber demostrado que su autor utilizó una gran cantidad de fuentes latinas y arábigas: entre aquéllas las obras de San Jerónimo, Eutropio y San Isidoro, la Crónica Mozárabe del 754 y algunas otras perdidas, y entre éstas, las muy antiguas de Badr. Muhammad ben Isa v Al-Waqidi, del mismo siglo VIII; las de Ibn Habib y otros muchos autores del siglo IX y diversos anales, algunos quizá anteriores a la venida de los Omeyas en 756. Y su hijo 'Îsā dispuso, no sólo de la obra paterna, sino de buen número de documentos de archivo21.

No nos hallamos, por ende, en presencia de un cronista inspirado en simples tradiciones populares, sino frente a un gran historiador que dispuso de un caudal de fuentes muy antiguas y muy varias. Sus noticias no proceden de relatos trasmitidos de labios a oídos durante dos siglos. Sus páginas no están manchadas con ese grave pecado original de incertidumbre, de inseguridad y de, más que posible, inevitable deformación. Y no cabe, pues, sonrefr delante

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Veanse los capítulos: II. La historiografía hispana durante el siglo 11 de la héjira (págs. 20-64). IV. Aben Habib y los cronistas hispano-musulmanes del siglo 13 (págs. 109-132) y V. Rasis y los cronistas hispano-musulmanes des utiempo (págs. 153-206) de mis Fuentes (En torno a los Origenes del feudalismo, II, Mendoza. 1942).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> En mis Fueutes de la historia hispano-musulmana del siglo VIII, págs. 161-206, he resumido mis estudios: La crónica del moro Rasis y la Continuatio Hispana, Boletín de la Universidad de Madrid, Letras, III, 1934, págs. 229 y ss.; Rasis fuente de Aben Alatir, Bulletin Hispanique, 1939. L1, págs. 5 y ss. y Fuentes latinas de la historia romana « Rasis: Publicaciones del Instituto cultural argentino-hispano-árabe, I, Buenos Aires, 1942, y he anticipado mi obra, casi concluida: La Crónica del Moro Rasis. Véanec además los pasajes de mis Fuentes relativos a "Isa al-Rasi, págs. 230-237.

de un testimonio por él acreditado; por ejemplo, ante su afirmación de que Pelayo hubo de combatir con los muslimes enviados a Asturias por el valí de Al-Andalus, "Anhasa".

Está imprimiéndose, además, otro libro, no menos científico y no menos enfadoso que el citado hace poco, acerca de "El Ajbar Maŷmura y los problemas historio-gráficos que suscita"; y en él espero demostrar: 1.º) Que esa Colección de Tradicciones —ese es el título del también llamado Avionimo de París—se compiló en los días de las revoluciones cordobesas que siguieron a la caída de la dictadura de los amiríes en 1009. 2.º) Y que la primera parte del mismo, en que se relata la invasión y la historia de los valíes hasta la muerte de 'Uqba, salió de la pluma del compilador tardío del conjunto de la obra y que data, por tanto, de las primeras décadas del siglo de las Taifas".

Por la modernidad de ese fragmento del Anónimo de París, por su lejanía en relación a los sucesos que refiere, y por el cúmulo de errores, silencios y contradicciones en que incurre al relatarlos, las páginas del "Ajbar Maymura" donde se retrasa la lucha en Asturias hasta el gobierno de Eugha (734-739) carecen, pues, de real autoridad y no hacen sombra a las muy anteriores y mucho más dignas de crédito de "Isa ben Ahmad al-Razt. Y otro tanto puede decirse de los folios del "Bayán al-Mugrib" de Ibn "Idari, cercanos al Anónimo de París²ª, frente a los del Muquabis de Ibn Hayyan, emparentados con la obra de "Rasis"<sup>25</sup>. El primero, aunque muy acucioso, escribió hacia el año 1300, el segundo en la primera mitad del siglo x1; e Ibn Hayyan, de gran aliento crítico, tuvo a la par conocimiento del

<sup>22</sup> Véase luego el texto, pág. 99.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Según lo más probable, mi libro sobre El "Ajbar Maýmu"a" y los problemos historiográficos que suscila saldrá a luz antes que este estudio. Por si así no ocurriera, remito al lector a mis Fuentes de la hist. hisp. mas. del siglo VIII, págs. 242-248.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Sobre la parte del "Bayan al-Mugrib" de Ibn "Idari, relativa a la historia española del siglo vitt, véanse mis Fuents, págs, 375 y ss. Y sobre sus relaciones con el Anónimo de Paris, véase el cap, XIII de mi "Atlab Macmura".

<sup>25</sup> Sobre las páginas de Ibn Hayyan acercu del siglo viti hispano-musulman, veanse mis Fuentes, págs, 261 v ss.

Anónimo de París y de las obras de Ahmad e 'Isā al-Rāzī y eligió, como fuente de su relato, a las postreras<sup>26</sup>.

Si mi despacioso estudio de las fuentes hispano-musulmanas ha cambiado, así, la autoridad de los textos árabes relativos a Covadonga, el examen científico de las historias cristianas nos ha ofrecido también conclusiones decisivas. En 1910 el erudito hispanista Barrau-Dihigo publicó un texto desconocido de la crónica de Alfonso III o de Sebastián de Salamanca, que tuvo por segunda redacción ampliada de la misma27. García Villada, al dar a la estampa, no mucho después, una edición crítica de la crónica en cuestión, aceptó la tesis de Barrau-Dihigo y siguió teniendo como original de la fuente que editaba el texto conocido y publicado desde antiguo28. Un año después, el estudioso galo volvió a examinar la crónica de Alfonso III o de Sebastián de Salamança, contradijo muchas afirmaciones del jesuíta hispano, pero continuó juzgando como segunda redacción del cronicón que llamaba Seudo Alfonso -es decir, de la crónica de Alfonso III- el texto por él editado en 191029, o lo que es igual: el texto procedente del entonces extraviado Códice Rotense30.

Se debe a Gómez-Moreno la idea de que era preciso invertir los términos del problema<sup>31</sup>. Me comunicó sus pensamientos y aún sus notas, estudié detenidamente la cuestión y publiqué una monografía defendiendo la testo que el texto Rotense de la crónica era obra original del rey Alfonso el Magno, obra bárbara que un clérigo pu-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Véanse mis Fuentes, pág. 261.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> BARRAU-DIBIGO: Une rédaction inédite du Pseudo Sébastian de Salamanca, Revue Hispanique, XXIII, págs. 235-264. Véage también: BARRAU-DIBIGO: Pour PÉdition critique du Pseudo-Sébastian, Revue des Bibliothèques, 1914.

<sup>28</sup> GARCÍA VILLADA: Crónica de Alfonso III, Madrid, 1918.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> BARRAU-DIHIGO: Remarques sur la Chronique dite d'Alphonse III, Revue Hispanique, XLVI, 1919, págs. 325 y ss.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Apareció en poder de los descendientes del conde de Campomanes, director que fué de la Academia de la Historia hasta su muerte. Se ocupó del códice GARCÍA VILLADA: El códice de Roda recuperado, Revista de Filología Española, XV, págs. 113-130.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Lo dejó entrever en su estudio: Crónica de Alfonso III, Boletín de la Academia de la Historia, LXXIII, 1918, pág. 54.

rista había retocado para corregir el bárbaro latín del monarca de Asturias<sup>32</sup>. García Villada aceptó mis conclusiones al no contradecirlas, como había hecho con las de Barrau-Dihigo<sup>33</sup>. Insistió sobre ellas Gómez-Moreno en su estudio: Las crónicas primeras de la reconquista, al publicarlas de nuevo, tras el hallazgo del Códice de Roda, perdido durante más de un siglo<sup>34</sup>. Por exactas las tiene Menéndez Pidal<sup>35</sup>. Nadie ha osado discutirlas hasta ahora<sup>36</sup>. He llegado a

- 22 SANCHEZ-ALBORNOZ: La redacción original de la Crónica de Allonso III. Spanische Forschungen des Görresgesellschaft, Gesammelte Aufsätze nur Kulturgeschichte Spaniens, II, 1930, págs. 47 y ss. En esta monografía estudié despacio la situación bibliográfica del asunto, aproveché las notas que Gómez-Moreno hubo de comunicarme, añadí las observaciones que me sugirió el conocimiento de las páginas críticas de Barrau-Dihigo, del terreno en que se desarrollaron los sucesos que la crónica narra, de las instituciones que en ella se reflejan, de los personajes que asoman a sus páginas, y adicioné a las agudas observaciones gramaticales e históricas del sabio arqueólogo, núcleo inicial de mi trabajo, las diversas consideraciones que sobre retoques, correcciones, repeticiones, diferencias y errores del texto erudito, me suscitó la comparación detenida de las dos redacciones, Gómez-Moreno, que sué generoso conmigo al comunicarme sus notas -cuidé en mi estudio de hacer resaltar la paternidad de la tesis y la ayuda recibida-, ha sido injusto en el estudio que cito en la nota inmediata, al reducir mi labor a un encabezamiento y a algunas adiciones. Para poner las cosas en su punto hice ya la declaración anterior en mis Notas para el estudio de dos historiadores hispanoárabes de los siglos VIII y IX, Boletín de la Universidad de Santiago, 1934, Separata, págs. 23-163.
- <sup>20</sup> Al estudio de Barrau-Dihigo citado en la nota 29 replicó García-Villada en su estudio: Notas sobre la Crónica de Alfonso III, Revista de Filologio Española, VIII, 1921, page. 252 y as. Publiqué mi trabajo en 1929 y García Villada, que habla contradicho al crudito galo rápidamente, ha muerto, en las tristes jornadas de la guerra civil de 1936, sin combatir mi estudio.
- <sup>24</sup> Los primeras crónicas de la Reconquista: El ciclo de Alfonso III, Boletín de la Academia de la Historia, C. 1932, págs. 582-587.
  - 25 En su obra El rey Rodrigo en la literatura, pág. 13, n. 1.
- M Por buenas la han dado: Hocabaci: La réduction des Chroniques de Schattian, de Sampiro et de Pélage dans Sandroul, Bulletin Hispanique, XXXIX, 1939, pags. 193 y 9s. y SANCREZ ALONSO: Historia de la Historiagrafía Españada, Madrid, 1941, págs. 109-112. Cotarelo Valladar no ha tenido noticia de mi estudio y por ello ni lo ha aceptado ni lo ha rechazado, al estudiar on vez la crônica regia en su Historia de Alfonso III el Magno, Madrid, 1933, págs. 581 y ss. Y CABAL en Temas de la Reconquista: La Crónica de Alfonso III, Boletín de la Biblioteca Menhades y Pelayo, 1935, XVIII, págs. 199-241 ha vuelto a examinar la obra a que nos referimos sin conocer mi estudio y sin contradecirlo ni invalidarfo, dice SANCREZ ALONSO (Historia de In Historiografía, pág. 111, N-21). No he podido

creer que la primera redacción de Alfonso III procede de otra crónica latina más antigua y espero exponer pronto mi tesis<sup>37</sup>. Pero en todo caso, ahí queda, indiscutida, la que obliga a basar toda nueva construcción histórica sobre el reino de Asturias en el texto Rotense, inédito hasta hace treinta años.

Ahora bien, ese texto ofrece un relato de los origenes de la Reconquista muy distinto del que debíamos a la crónica de Sebastián de Salamanca. En la redacción original del rey Alfonso el Magno nada se dice de que los nobles godos eligieran a Pelavo por sucesor de don Rodrigo. Ni siquiera se menciona a la aristocracia visigoda. Enviado a Córdoba Pelavo por el valí musulmán de Gijón. "Munuza", logra huir de Andalucía v volver a Asturias. Vienen de Córdoba soldados en su busca. Intentan prenderle en Brece, con engaños. Logra escapar de sus perseguidores, cruzando el Piloña. Al acogerse a los montes encuentra a algunas gentes que acudían a una asamblea, cuvos fines ignora o silencia el cronista. Entre ellas hace Pelavo los primeros prosélitos para la rebeldía. Envían mensajes a todos los astures, para que se reúnan en un gran congreso. En él es proclamado príncipe Pelavo. Los soldados musulmanes regresan a Córdoba con las manos vacías. Y el emir manda contra él un gran ejército, que es vencido en Covadonga38.

disponer del artículo de Cabal. Imagino que habrá insistido en él, en la tesis que desarrolló in su obra Camadonga, págs. 62.85, y que habrá contradicho la que sus errores sugirieron a BLAZQUEZ: Estudios de historia y crítica medievales. Las redacciones de la Crónica de Alfonso III. La ciudad de Dios, CNLV, págs. 30 y en He dado y a buena cuenta de ambas tesis en La Redacción Original de la Crónica de Alfonso III, Spanische Forschunge des Gorresgesellschaft, págs. 49-52 y en La Crónica de Alfonso III. Bulletá y la de Alfonso III. Bulletín Hispanique, 1930, NXXII.

37 Titularé el estudio: Una cránica asturiana perdida. Me proponía publicarlo el Bulletin Hispanique. Habré de darlo a la estampa en alguna revista argentina. Remozaré pronto todos estos problemas en mis Fuentes latinas de los origenes de la Reconquista que habrá de editar el Instituto que dirijo en la Universidad de Buenoa Aires.

39 "Araues tamen rigionem simuliet regno presso, plures gladio interfecerunt relicos uero pacis felere blandiendo siui subjugauerunt. Urbs quoque Toletana cunctarum gentium uictris ismaeliticis triumfis uicta subcubuit et eis subjugata desenuit. Per omnes prouincias Shanie prefectos posuerunt et pluribus annis BauiloNo me propongo historiar aquí los sucesos, sino datarlos. Pero a nadie escapará el interés que ofrece para fechar la batalla de Covadonga el novísimo relato, de la redacción original de la crónica cristiana más antigua y más autorizada. Pelayo no es elegido rey por la nobleza goda refugiada en Asturias; es designado príncipe de los astures, por los astures mismos y tras su estadía en la capital del califato. Esa estadía en Córdoba-está confirmada por una crónica árabe<sup>81</sup>, cuyo autor desconocemos, pero que hubo de

nico regi tributa persolberant [quousque sibi regem elegerant] et Cordoba urbem patriciam regum sibi firmaberunt. Per idem ferre tempus in hac regione asturiensium prefectus erat in ciuitate Jejone nomine Munnuza conpar Tarec. Ipso quoque presecturam agente Pelagius quidam spatarius Uitizani et Ruderici regnum dicione ismaelitarum oppressus cum propria sorore Asturias est ingressus. Qui supranominatus Munnuza prefatum Pelagium ob occasionem sororis ejus legationis [causa] Cordona misit. Sed ante quam rediret per quadam ingenium sororem illius sibi in conjungio sociauit. Quo ille dum reuertit nulatenus consentit. Set quod jam cogitauerat de salbationem eclesie cum omni animositate agere festinanit. Tunc nefandus Tarec ad prefatum Munnuza milites direxit, qui Pelagium conprehenderent et Cordoua usque ferrum uinctum perducerent. Oui dum Asturias peruenissent, uolentes cum fraudulenter conprehendere in uico cui nomen erat [Brece] per quadam amicum Pelagium manifestum est consilio caldeorum, sed quia sarrazeni plures erant uidens se non posse ei resistere, de inter illis paulatim exiens cursum arripuit et ad ripam flubii Pianonie peruenit que foris litus plenum inuenit, sed natando adminiculum super equum quod sedebat ad aliam ripam se transtulit et montem ascendit, quem sarrazeni persequere cessaberunt. Ille quidem montana petens quantiscumque ad concilium properantes inuenit secum adjuncxit, atque ad montem magnum cui nomen est Aseuua ascendit et in latere montis antrum quod sciebat tutissimum se contulit ex qua spelunca magna flubius egreditur nomine Enna. Oui per omnes astores mandatum dirigens in unum colecti sunt et sibi Pelagium principem elegerunt. Quo audito milites qui eum conprehendere uenerant Cordoua reuersi regi suo omnia retulerunt. Pelagium de quo Munnuza suggessionem fecerat manifestum esse reuellem. Quo ut rex audiuit uessanie ire commotus hoste innumerauilem ex omni Spanie exire precipit et Alcamanem sibi socium super exercitum posuit. Oppanem quendam Toletane sedis episcopum filium Uitizani regis ob cuius fraudem goti pericrunt eum cum Alkamanem in exercitum Asturias adire precepit. Qui Alkama sic a consorte suo consilio aceperat ut si episcopo Pelagio consentire noluisset fortitudine prelii captus Cordova usque fuisset adductus. Uenientesque cum omni exercitu CLXXXVII ferre milia armatorum Asturias sunt ingressi. (Gómez-Moneno: Las primeras crónicas de la Reconquista, Bol. Ac. Ha., C, 1932, Madrid, págs. 612-613).

<sup>36</sup> AL-MAQQARI (Analectes, II, pág. 671) escribe lo que sigue: "Cuentan algunos instoriadores que el primero que reunió a los fugitivos cristianos de España, después de haberse apoderado de ella los árabes, (ué un infel llamado Pelan.

escribirse poco después de la muerte de Abd al-Raḥmān III en 961. La doble e independiente noticia de dos textos asturiano y andaluz, cristiano y musulmán, latino y arábigo, asegura la autenticidad del relato de ambos y nos obliga a admitir la ida del futuro caudillo de los astures a la nueva capital de Al-Andalus. Poco importa que, como afirma Alfonso III, fuera enviado a ella por el valí "Munuza" para alejarle del país y poder así casarse con su hermana — no olvidemos que "Abd al-"Aziz se había casado con la viuda de Rodrigo y otros magnates islamitas con otras muieres nobles godas" — o en calidad de rehén y como

natural de Asturias, en Galicia, al cual tuvieron los árabes como rehén para seguridad de la gente de aquel país, y huyó de Córdoba en tiempo de Al-Hort ben Âbdo-r-Rahmen Atsakafi, segundo de los emires árabes de España, en el año sexto después de la conquista, que fué el 98 de la héjira (716-717). Sublevó a los cristianos contra el lugarteniente de Al-Horr, le ahuyenataron y se hicieron duentos del país, en el cual permanecieron reinando, ascendiendo a veinte y dos el número de los reyes suyos que hubo hasta la muerte de Âbdo-r-Rahmen III". (La-PUENTE ALCANTARA: Cronología de los Gobernadores de España, Ap. al "Ajbār Maýmu"a", Col. Obr. Ar. Ac. Ha., I, pág. 230).

Barrau-Dihigo escribe sobre este pasaje: "Cette tradition est peut-être postérieure à la mort d'Abd er-Rahman III" (Recherches sur l'histoire... assurien, Rev. Hisp., LII, 1921, pág. 118, n. 2). No puedo suscribir sus palabras. No es aventurado remontar tal tradición a alguno de los cronistas hispano-musulmanes de los siglos VIII y IX de que me ocupo en mis Fuentes (En torno a los origenes del Feudalismo, II, cap. II, IV y V). Y la última frase del pasaje que la reproduce acredita, no que probablemente se escribió después de la muerte de 'Abd al-Rahmān III, sino que seguramente procede de una obra escrita en los días de Al-Hakam II, sucesor de su padre, el califa citado. Por lo que sabemos de la utilización por Al-Maqqarl del Mugtabis de Ibn Hayyan y del aprovechamiento intensivo, por éste, de la historia de 'Îsă al-Rāzi, y por la fecha en que escribió tal obra -durante los reinados del hijo y nieto de 'Abd al-Raḥmān III (Sán-CHEZ-ALBORNOZ: Fuentes de la hist. hisp. mus., págs. 230 y ss. ("Isā al-Rāzī), 261-262 y 267-268 (Ibn Hayyan) y 348 (Al-Maggart), podemos conjeturar que el pasaje en cuestión salió de la pluma del tercero de los "Rasis". Que nadie vea, sin embargo, una afirmación en esta osada conjetura.

<sup>41</sup> Véase el texto de Alfonso III en la nota 38.

<sup>4</sup>º Del matrimonio de SAbd al-SAIz con Egiiona, la viuda de Rodrigo, hablan: la Continuatio Hispana de San Isidoro o Crónica Mocárabe del 754 (Monumenta Germaniz Historica, Austores Antiquissimi IX, pág. 355; Al-Wajdid — la convierte en hija de Rodrigo— en pasaje reproducido en "Al-Bayan al-Mugrib" (Fagnan, II, pág. 31); Muḥammad ben 'İsā, seguido por Al-Razi, seguin resulta de la Crónica del More Rostis (GNANOS). Memoria sabre la australicida de la ...

garantía de la obediencia de las gentes del país astur, según declara el texto árabe<sup>40</sup>. La coincidencia fundamental de ambas fuentes históricas atestigua, a lo menos, que Pelayo estuvo en realidad en Córdoba antes de su rebelión y de su caudillaie.

La crónica arábiga fija con precisión la época en que huyó de Andalucía, en tiempo de Al-Hurr, segundo de los emires de España, en el año sexto después de la conquista, 98 de la Héjira\*. Según lo más probable, Al-Hurr inició su gobierno en agosto del 716, pues así lo acredita el análisia detenido de las fuentes árabes\*; y, como el 24 de tal mes

pág, 81); Ibn 'Abd al-Ḥakam (Lafuente Alcāntana: Ap. al "Ajūte Majomt"a", pág, 215); Abmad al-Rat en pasaje traducido por Gil Pérez (Gavangos: Memoriu..., pág, 81); Ibn al-Quitya (Trad. Ribera, pág, 8); "Isā al-Rat en pasaje re-producido en el "Bayān al-Mugrib" (Fagnan, II, 32); el "Ajūar Majomt"a" (LAFUENTE ALCANTANA, pág, 31); Ibn Ala-Payyād (Trad. M. Antuña en Sănchez-Albonnoz: Fuentes de la hist. hisp. mus. siglo viii, ap. pág, 357-358); "hab al-Adalus" (González, pág, 23); Ibn al-Atir (Fagnan, Annalez, pág, 54); Rodago Ximénez de Rada: (Hispanis Illustratz, II, pág, 167); Ibn'Idári (Fagnan, II, págs, 30-33); Al-Nuwayıt (Gaspar y Remiro, II, pág, 35) y Al-Magqut (Analeztes, II, pág, 30) y Gavangos: Mohammedon Dynasties, I, pág, 403).

De "Abd al-"Aziz se ocupan también, pero sin dar noticias de su boda con Egiona, aunque sin contradeciria: el descendiente de Musa cuya biografía de éste ſué recogida por el Seudo Ibn Qutayba (Ribera, ap. a Ibn al-Qutlya, pág. 146); Ibn Sa'rid ben Yunus en pasaje recogido por Ibn al-Paradí (Conzax: Bib. Ar. Hisp., VII, N.º 823); Al-Pabbí (Conzax: Bib. Ar. Hisp., III, N.º 1098); 'Abd al-Wāḥid al-Marrakußi (PacNan: Hre. des Almohades, pág. 10); e Ibn Jaidum (Ed. Bulla, IV, pág. 118).

Ante la coincidencia de tantos testimonios ningún autor moderno ha puesto en duda el matrimonio de "Abd al-"Aziz con la viuda de Rodrigo. ¿Por qué asombrarse, por tanto, de que Munuza, valí de Asturias, se casase con la hermana de Pelavo?

- 48 Las dos afirmaciones no son incompatibles. Véanse los dos pasajes en las notas 38 y 39.
  - 44 Estos son los pormenores del pasaje reproducido en la nota 39.
- <sup>6</sup> Ibn al-Quijya (Ribera, pág. 8), el "Ajbar Maymnfa" (Lafuente Alcántara, pág. 32) e lbn Abl al-Fayyāg (Antuña en mis Fuentes, pág. 358) fechan la muerte de "Abd al-"Aziz a fines del 98 de la Héjira (716-717) y añaden que Al-Andalus estuvo algunos años sin valí (un año, según Ibn Ablal-Fayyād); y que luego gebero España algunos meses Ayyūb, al que sucedió Al-Hurr. Las tres noticias penden del error de una fuente común a los tres, puesto que las tres crónicas en hallan emparentadas entre si (Sáncaz-Alcasonoz: El "Ajbar Maymrā" y los problemas historiográficos que susciia, cap. 13) y de alguna de ellas deriva una de las versiones de Ibn al-Altr sobre el asseñanto de "Abd al-"Aziz a fines

empezó, además, el año 98 de la era musulmana, esa doble fecha coincidente nos ofrece, por tanto, el primer mojón del plazo dentro del cual pudo ocurrir la huída al norte de Pelayo. Pero la invasión de la Península tuvo lugar en el

del 98 (FAGNAN: Annales, pág. 55). Frente a este testimonio cuádruple pero de origen único, afirman que "Abd al-"Aztz murió el año 97 de la Héjira, y la mavor parte en el mes de Rayab de ese año (marzo del 716); el mozárabe autor de la Continuatio Hispana de S. Isidoro (Mon. Germ. Hist. Auct. Antiq., XI. pág. 356): A)-Wanidi en pasaje que recogió Ibn al-Faradi (Codera: Bib. Ar. hisb., VII. N.º 823): Muhammad ben "Isă, puesto que así se deduce del cómputo de Ahmad al-Razi que le seguia (GAYANGOS: Memoria sobre Rasis, pág. 83); El Nieto de Musă autor de una biografía de su abuelo, aprovechada por el seudo Ibn Outavba (RIBERA: Ap. a Ibn al-Outtya, pág. 161); Ibn Habib, porque (jiaba el regreso de Musã a Oriente el año 95 de la Héjira y otorgaba a su hijo dos años de gobierno (Mss. de Oxford, versión inédita de Antuña); Ibn 'Abd al-Hakam (LAFUENTE ALCANTARA: Ap. al "Ajbār Maŷmuca", pág. 216); Aḥmad al-Rāzī, pues en la versión romance de su obra se conceden a 'Abd al-'Aziz dos años de mando (GA-YANGOS: Memoria, pág. 83); "Isā al-Rāzī en pasaje reproducido en el "Bayān al-Mugrib (Fagnan, II, pág. 32); Ibn al-Faradi (Codera: Bib. Ar. Hisp., VII, N.º 823); "Al-Fath al-Andalus" (González, pág. 24); Ibn al-Aiir (Fagnan: Annales, págs. 54 y 92); Ibn Jaldun, porque fecha en el año 95 la marcha de Musă a Oriente y da a "Abd al-"Azīz dos años de gobierno (Ed. Bulāq, V. pág. 118), y Al-Maqqari (GAYANGOS: Mohammedan Dynasties, II, pág. 30).

Lafuente Alcántara aceptó ya tal fecha como buena y aun confirmó su exactitud con un pasaje del "Alpär Majmura" que refiere cómo el califa Sulaymana,
al tener noticia del asesinato de "Abd al-"Azlz, nombró gobernador de África a
Ibn Yazld, con encargo de que se enterase de las causas del suceso. "Ahora bien
—escribe Lafuente Alcántara— Culciman munio el 10 de Sáfer de 99 (22 de septiembre de 717), es decir muy a principios de este año árabe, y si hubo lugar para
que diese tales disposiciones y vínices a España Al-Hurr antes del fallecímiento
del califa, es imposible que el acontecimiento, que había dado lugar a todo esto,
fuese a fines del 98".

Los autores musulmanes conceden en seguida a Ayyub, sucesor de 'Abd al'Aziz, seis meses de gobierno. Así lo declaran: El Nieto de Musă, seguido por el
seudo Ibn Qutayba (Ribera, pág. 162): Din Abi al-Payyād (Antuña, en mis Fuentes, pág. 358): Din Hayyān, en pasaje recogido por Al-Maqqari (Analetes, 11,
pág. 358): Ibn Hayyān, en pasaje recogido por Al-Maqqari (Analetes, 11,
pág. 34); Ibn al-Jaţib (pág. 145): Ibn Jaldun (Lafuente Alcántara: Ap. al
''Ajbār Maymu'a', pág. 226) y Al-Maqqari (Analetes, II, pág. 8). Como Ayyub
no fué nombrado valí legalmente, sino elegido: por los berberiscos de España,
según Ibn al-Quṭiya (Ribera, pág. 8), o por los musulmanes de Al-Andalus en
eneral, según declaran todos los autores, algunos no lo incluyen en las listas de
los emires que sucedieron a Musă, o por eso hablan de que a la muerte de 'Abd
al-'Aziz, España estuvo algún tiempo sin valí. Ahora bien, si 'Ahd al-'Aziz muró
en febrero-marzo del 716 y Ayyub gobernó Al-Andalus esis meses, habrornos de

mes de Rayab del año 92 de la Héjira, y el año sexto de la conquista comenzó, pues, a contarse en Rayab del año 98<sup>46</sup>,

fechar la venida de Al-Hurr a la Península en agosto del 716. Y, en efecto, Al-Rāzi, en pasaje recogido por Al-Maqqari (LAFUENTE ALCANTARA: Ap. al "Ajbār Maymu'a", pág, 196) afirma que el desembarco del nuevo valí tuvo lugar en Du-l-hiýýa del 97, que corresponde precisamente a agosto del 716. No reproducen esta fecha "Al-Path al-Andalus" (González, pág. 26), que data el nombramiento de Al-Hurr en Muharram del 98 (agosto del 717); Ibn al-Attr (Pagnan, 92), que fija tal suceso en el año 98; e Ibn "Idari (Fagnan, II, pág. 34), quien fecha el desembarco de Al-Hurr en España en el año 99 (agosto del 717). Pero estos testimonios están contradichos: a) Por los mismos tres textos citados ahora, pues los tres fijan la muerte de "Abd al-"Aziz en febrero-marzo del 716 y dos de ellos, "Al-Fath al-Andalus" y "Al-Bayan al-Mugrib", conceden a Ayyub seis meses de gobierno, b) Por las noticias de: Al-Wāqidl en pasaje reproducido en el "Bayan al-Mugrib" (Pagnan, I, pags. 42-43); Ibn 'Abd al-Hakam (LAFUENTE ALCÁNTARA: Ap. al "Ajbār Maýmuca", pág. 217); Ibn al-Ajir (Fagnan, pág. 55); Ibn 'Idari (Fagnan, I. págs. 42 v ss.) v Al-Nuwayri (Gaspar v Remiro, II. pág. 34) sobre el nombramiento, por el califa Sulayman, de Muhammad ben Yazid como valí de Iíriqiya el año 97 (4 de septiembre 715 a agosto 716) y por lo que todos tres, y con ellos Ibn al-Ontiva (Ribera, pág, 9) y "Al Fath al-Andalus" (González, pág. 26), cuentan sobre el nombramiento de Al-Hurr para el valiato de España por el mencionado Ibn Yazld. e) Por el pasaje de la incógnita crónica arábiga relativa a Pelayo que motiva esta disquisición cronológica, puesto que fija (Al-Maggart, Analectes, II, pág. 671) la huída de Córdoba de aquél en el año 98 de la héjira, que corrió de agosto del 716 a agosto del 717, y en el año sexto después de la conquista que empezó en marzo del 717, y afirma que era entonces valí de España Al-Hurr, lo que no hubiera podido ocurrir si éste hubiese venido a la Península en las fechas que senalan a tal suceso el "Fath al-Andalus", "Al-Kāmil ft-l-Ta'rtj" y "Al-Bayān al-Mugrib", registradas al comienzo de este párrafo. d) Y por lo que resulta de la cronología de los valies sucesores de Al-Hurr de que hablaremos en seguida.

4º Pechan en el año 92 de la Héjira el desembarco de Táriq en España todos autores musulmanes, con dos únicas excepciones: el desacreditadísimo Ibn al Qardalus (Sánchez-Alhonkoz: Fuentes de la Ha. hisp. mas. siglo vili, págs. 279-281) que en su "Kitáb al-Iqtifa" (GAVANGOS: Mohammedan Dynasties, t. ap. D) la fija en el año 39; el Da Jaldro que la confunde con la expedición de Tailf Abū Zara' y data la de Tăriq ben Ziyād en Ramadân del 91 (LAFIENTE ALCANTARA: Cronologia de los Gobernodores de España. Ap. al "Ajbar Maymu'a", pág. 223). Coinciden, incluso, al fechar la invasión en Rayab del 92. los siguientes autores islamitas: Al-Wâŋidf en pasaje reproducido en el "Bayān al-Mugnit (Fagran, II, pág. 9); El Nieto de Muga, en la biografía de su abuelo que aprovechó el seudo Ibn Qutaylas (Rusera: Col. Obr. Ar. As. Ha., pág. 106); Ibn Ḥabīb, en pasaje copiado en "Al-Fatţa al-Andalus" (González, pág. 9); Al-Raql, en pasaje reproducido por Al-Maqqart (Analestes, I. pág. 142); Al-Raql, en pasaje trasladado por Al-Nuwayri (Gaspar y Remiro, II, pág. 28); "Al-Fatḥ al-Andalus" (González, pág. 8); Ibn Baskuwal, seguido por Al-Maqqart (Analestes, I. pág. 28); "Al-Fatḥ al-Andalus"

que corresponde a febrero-marzo del 717<sup>47</sup>; y como en ese sexto año data la huída del futuro rey de Asturias el texto que la cuenta<sup>48</sup>, sólo después de ese momento podremos fechar la salida de Pelayo de Córdoba. Ahora bien, la crónica islamita supone ésta realizada el citado año 98 de la era musulmana y como tal año de la Héjira terminó en julio-agosto del mismo 717, podemos concluir que entre marzo y agosto del referido 717<sup>48</sup> abandonó Pelayo furtivamente Andalucía para acorerse a Asturias.

Larga marcha desde Corduba Patricia, asiento, a partir de los días de Al-Hurr a lo menos, de la capital de la España musulmana<sup>10</sup>, hasta la patria septentrional de los

149); Ibn al-Atir (Fagnan, pág. 42); Ibn cidari (Fagnan, II, pág. 9); Al-Nuwayri (Gaspar y Remiro, II, pág. 28), y Al-Maggari (Lafuente Alcántara: Col. Obr. Ar. Ac. Ha., I, pág. 175). Sólo Ibn al-Qutlya (Ribera, pág. 5); Abd al-Wahld al-Martakuši (Fagnan: Almohades, pág. 7) e Ibn Hayyan (Al-Magoari: Analectes, I, pág. 142) disienten al señalar el mes del 92 en que tuvo lugar la invasión de Tāriq. Los dos primeros la fechan en el mes de Ramadan, pero, según lo más probable, se confunden: con la venida a España de Tarif Abu Zarac en ese mes del año 91 (Ibn Hayyan y Al-Hiyari, según cita de Al-Maggarl: Analectes, I, pág. 121); con la fecha de la batalla de Guadalete, que se dió, en efecto, en Ramaçãn del año 92 (agosto del 711), según todos los autores musulmanes, o con la entrada de Musă en la Península en el mismo mes del 93. E Ibn Hayyān data el desembarco de Tăriq ben Ziyad en un sábado del mes de Sacban del año 92 (30 de mayo, 6, 13 ó 20 de junio del 711). La autoridad de los más viejos historiadores del islam español: Al-Wāqidi, El Nieto de Musă e Ibn Habib (SANCHEZ-ALBORNOZ: Fuentes hist. hisp. mus., págs. 65, 71 y 109), la del gran Ahmad al-Razi (Sánchez-Albornoz, Ibídem, pág. 151) y su coincidencia con las citas de tantos compiladores diferentes ha inclinado a los autores modernos a preferir la fecha de los mismos a la de Ibn Hayyan. Es grande la autoridad de éste, pero, en todo caso, la aceptación de su aserto no haría sino retrasar unas semanas la data de la entrada de Tario en España, lo que no alteraría los cálculos cronológicos que aquí nos importan.

47 Véase cualquiera de las tablas de reducción del cómputo musulmán al cristiano, por ejemplo, las de Jusué para comprobar la exactitud de este y de los otros cálculos análogos del texto y de las notas.

48 Véase en la nota 39.

<sup>49</sup> Si aceptáramos como fecha de la invasión de España por Tariq, la de Ibn Hayyan, Sa<sup>c</sup>ban del 92 (mayo-junio del 711), se acortaría el plazo dentro del cual pudo ocurrir la fuga de Pelayo, y habría que datar ésta entre abril-mayo y acosto del 717.

<sup>40</sup> Suponen que ya estableció Ayyub en Córdoba la capital de Al-Andalus: el "Ajbär Maŷmu'a" (Lafuente Alcántara, pág. 32); Ibn Ḥayyān en Al-Maqqarī (Id. Id., pág. 196); Ibn al-Aṭfr (Pagnan, pág. 92); "Al-Bayān al-Mugrib" (Pagnan.

astures trasmontanos. Larga y difícil marcha por dos razones diferentes: por lo complicado de la configuración vertical de la Península y por la condición del fugitivo, espatario, es decir, miembro de la guardia real, de Vitiza y de Rodrigo<sup>81</sup>. Las sierras que cruzan a España de Oriente hacia Occidente dificultarían ya, de suyo, la ida del futuro vencedor de Covadonga desde Córdoba a Asturias, y su calidad de perseguido y de miembro de una de las facciones visigodas, cuyos odios habían atraído la tormenta sarracena, doblaría los peligros que habría de sortear Pelayo hasta ganar los valles de la costa norteña.

Ya en tierra astur, el fugitivo supo del matrimonio de su hermana con Muntzaº, negóse a consentir en tal enlace, llegaron de Córdoba tropas en su persecución, hubieron de buscarle, le hallaron en Brecín, discurrieron la manera de prenderle con engaños, fué advertido del peligro, no pudo ofrecer combate a sus perseguidores, cruzó el Piloña que venía crecido, se acogió a las estribaciones de los Picos de Europa, platicó con los astures que iban a una asamblea popular, les excitó a sacudir el yugo sarraceno, prendió en ellos la prédica rebelde, enviaron mensajes por toda la región, se congregaron gentes de toda la tierra de Asturias, y en ese concilium o congreso eligieron a Pelayo por su iefeº.

Toda esta larga serie de sucesos requirió, sin duda, largo plazo. No se va en un vuelo de Córdoba al Cantábrico, no se encuentra en los bosques astures fácilmente

II. pág. 33) y Al Maqqari (Lafuente Alcántara, pág. 196). Y retrasan tal suceso lusatu ei gobierno de Al-Hurr: la Continuatis Hispana de S. Isidoro o Crónica Mostrabe del 734 (M. G. H., Auct. Ant., XI, pág. 356), Al-Rālj, seguin la versión de su obra por Gil Pérez (GAYANGOS: Memoria..., pág. 84); "Al-Rālj, seguin la versión de su obra por Gil Pérez (GAYANGOS: Memoria..., pág. 84); "Al-Rālj, seguin la versión de su obra por Gil Pérez (GAYANGOS: Memoria..., pág. 84); "Al-Rālj, seguin la-laflatus" (González, pág. 26), el mismo "Al-Bayan al-Mugriu" (Ragnan, II. pág. 34) que antes la había fechado en los días de Ayyūb, y el mismo Al-Maqqari (Lafuente Alcántara, pág. 196). Tanto el "Ajba Najmu" a" como Ibn al-Altr la suponen realizada, sin embargo, en cl año 99, cuando ya regía España Al-Hurr.

<sup>51</sup> De Pelayo me ocuparé despacio en mis Origenes de la Nación Española.

<sup>52</sup> Sobre la sede del gobierno de Munuza hablaré en mis Orígenes de la Nación Española.

Sobre estos sucesos véase, antes, el pasaje de la Crónica de Alfonso III en la nota 38 y, en su día, mis Origenes de la Nación Española.

a un fugitivo, no se lanza nadie a la revuelta en horas veinticuatro y no se conmueve en un abrir y cerrar de ojos a toda una región para que se subleve contra el poder constituído, y menos aún, si los dominadores acaban de vencer en cien batallas y de conquistar el reino entero. Toda la larga cadena de sucesos que precedieron a la proclamación de don Pelayo como caudillo de los fieros astures exigieron, por tanto, muchos meses. A lo menos, los que mediaron entre la huída de la ciudad de Córdoba, antes de agosto del 717 y una fecha imprecisa, pero, sin dudu, ya bastante avanzada del año 718.

Las crónicas cristianas más remotas y más autorizadas, colocan, en efecto, el comienzo del reinado de Pelayo en sea año<sup>54</sup>; y las fuentes arábigas confirman indirectamente, con leve error, tal dato cronológico<sup>15</sup>. ¿A qué aconteci-

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> En la Crónica llamada de Albelda, se lee: "Primum in Asturias Pelagius regnauit in Canicas annis XVIII... Obiit quidem predictus Pelagius in locum Canicas era DCCLXXV (GÓNEZ-MORENO: Las primeras crónicas de la Reconquista, Bol. Ac. Ha., C, 1932, pág. 601). Como el año 775 de la era hispánica corresponde al año 737 de Cristo, restados los 18 años de reinado que concede a Pelayo llegamos al 719, y al 718 si se tiene en cuenta que al otorgarle integros esos diez y ocho años hay que añadir de una parte, y substraer de otra, los meses adicionales. El autor de la Crónica Profética escribe: "Pelagius... accepit regnum era poctivi et regnavit annis XVIII menses VIIII dies XVIIII (GOMEZ-MORENO: Las Primeras Crómicas, Bol. Ac. Ha., C. 1932, pág. 628). La era 756 corresponde al año 718. y al fijamos el pico de los meses que deben añadirse a los 18 años del Albeldense. se llega, también en éste al mismo 718. En la Crónica de Alfonso III se dice: "Pelagius... uixit quoque in regno annis xviiii. Morte propria Canicas vitam finivit. Era DCCLXXV (GÓMEZ-MORENO, Ibidem, Id., pág. 615). Otra vez al restar del 775 los 38 años que separan la Era Hispana de la Era de Cristo y los 19 de reinado llegamos al 718. De la redacción erudita del cronicón del Rey Magno, es decir. de la que podríamos llamar Crónica de Sebastián de Salamanca, son estas palabras: "Pelagius post nonum decimum regni sui annum completum propria morte decessit era DCCLXXV" (García Villada, pág. 67). Al corregir la prosa de Alfonso III y añadir el adjetivo completum comete error el prelado crudito, pero lleva también el comienzo del reinado de Pelavo al año 718.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Los autores árubes: "Îsă al-Rări (LAFUENTE ALCÂNTARA: Col. Obr. Ac. Ha., pág. 230), 10h Hayyān (Id., id., pág. 230), "Al-Fabi al-Andalus" (González, pág. 29) e Ibn Jaldun (Dozy: Recherches, I, 3. ed., pág. 93) fochan la muerte de Pelayo en el año 133 de la Héjira (750 de Cristo) y le dan 19 años de reinado Regún estos testimonios Pelayo habría empezado a reinar en 731. Pero Ibn al-Ajtr que se inspiraba en Al-Rāti (SÁNCHEZ-ALDONOZ: Razis, fuente de Aben Alalir, Bull. Hisp., 1939), e Ibn Jaldun, que sigue a Ibn Hayyān al historiar a los reyce

miento podían aludir como data inicial del principado pelagiano, sino a esa elección del antiguo espatario de Rodrigo como caudillo o jefe de las gentes de Asturias? La concordancia de esa fecha —718— con la probable en que pudieron ser cumplidos los plazos necesarios para el normal courrir del largo rosario de sucesos relatados, posteriores a su huída de Córdoba —antes de agosto de 717— permite y obliga a dar por buena la conjetura señalada y a tener a Pelayo por elegido como príncipe de los fuertes astures en un concilium o asamblea general reunido en 718. Sólo después de tal designación, y de los primeros actos de hostilidad contra los sarracenos, pudo ocurrir la conocida represión. ¿Cuándo? Hemos llegado al nudo del problema.

La crónica de Alfonso III imprime un andante ligero a los sucesos que refiere tras la elección de don Pelayo como príncipe de Asturias, pero ni una sola de sus frases autorizà a datar la lucha en Covadonga antes de tal designación, y ninguna obliga tampoco a fechar en el mismo 718 la campaña de castigo y la batalla decisiva. Ni la crónica llamada de Albelda, algo anterior a la de Alfonso el Magno, autoriza a afirmar que astures e islamitas lucharon en Covadonga en los días de Al-Hurr. Reléanse los pasajes del regio cronicón y no se podrá menos de asentir a mi aserto. Y por lo que hace a la Crónica Albeldense, su autor, incógnito, refiere que la derrota de los árabes tuvo lugar en evaliato de Visusí al-Fibrir (747 a 756). Su error es eviden-

cristianos de Asturias (Doxy: Recherches, I. 3.\* ed., pág. 90), declaran de acuerdo (RAGANA: Annales, pág. 104 y Doxy: Recherches, I. 3.\* ed., pág. 94) que Alfonso I murió el año 112 de la Héjira, 759 de Cristo, tras 18 años de reinado. Con tal noticia contradicen las fechas que ellos mismos habían concedido al de Pelayo y coinciden, con un error de dos años, con la cronología de las crónicas cristianas. Ésta concuerda, además, con los datos que sobre la fecha de la huida de Pelayo de Córdoba nos da el anfonino historiador musulnán de los dáss de M-19-Rato.

<sup>56</sup> En la nota 38.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Primum in Asturias Pelagius regnauit in Canicas annis xvIII. Iste ut [supra disturius] a Utitzane rege de Toleto explaius. Asturius [sett] ingressus. Et post-quam a sarrazenis Spania occupata est, iste primum contra eos sumsti reuellionen in Asturias. Regnante Juzeph in Cordoba et in Legione ciuitate sarracenorum jusas super astures procurante Monnuza. Sicque ab en hostis symmelitarum cum Alcamane interficitur el Oppa episcopus capitur. Postremoque Monnuza interficitur. Sicque ex tune restita est libertas posulo xinstiano... et asturium; reenum dituria.

te, porque esa indicación disparatada, contradice sus otras preciosas y puntuales precisiones cronológicas\*\*, que se avienen entre sí a maravilla y que concuerdan, sin tropiezo, con las fechas de las fuentes árabes y cristianas relativas a Pelayo\*\*. Pero ese retraso de la data del encuentro entre moros y cristianos en Asturias, por el autor de la titulada Crónica de Albelda, permite sospechar que en la memoria de las gentes del norte perduraba el recuerdo, de que mediaron no pocos años entre la sublevación de los astures y el intento de represión de la revuelta.

Y no pudieron ocurrir los hechos de otra forma. Son igualmente erróneas la imagen de la resurrección en Asturias del reino visigodo<sup>60</sup> y la de una España por entero sometida al invasor, y por entero organizada ya bajo el señorío musulmán, en 718. Probablemente quedaban, todavía en esa fecha muchos islotes sin conquistar para el islam, incluso entre las tierras ya ocupadas<sup>61</sup>; y apenas se había iniciado

prouidentia exoritur. Obiit quidem predictus Pelagius in locum Canicas, era DCCLLXV. (GÓMEZ-MORENO: Las Primeras Crônicas de la Reconquista, Bol. Ac. Ha., C, 1932, pág. 601).

- En el mismo pasaje en que supone a Pelayo sublevándose en tiempos de Yusuf al-Fihrl, entre 747 y 756 por tanto, afirma —véase la nota anterior— que murió en Cangas en la era 775, año 737, tras 18 años de reinado.
  - 69 Véanse, antes, las notas 54 y 55.
  - D Véanse en su día mis Origenes de la nación española.
- ª Varias clases de testimonios pueden alegarse contra la hipótesis de que en 218 había sido ya conquistada España entera por los árabes: A) Alfonso III declara en su crónica que algunas regiones del N., de Orduña a Alaón, es decir: parte de las Vascongadas y de Navarra, siempre habían sido poseídas por sus habitantes, lo que equivale a negar su ocupación por las huestes musulmanas (GÓMEL-MORENO: Las primeras crónicas ....., Bol. Ac. Ha., C, 1932, pág. 616). B) Codera demuestra que algunas zonas del Pirineo español no fueron tampoco sometidas por los invasores sarracenos (Límites probables de la conquista árabe en la cordillera Pirenaica, Colección de estudios árabes, VIII, Madrid, 1917, págs. 235-237). C) La L'orinia Profitica del 881 cuenta que la guerra entre godos y sarracenos duró siete años (GÓMEZ-MORENO: Las primeras crónicas de la Reconquista, Bol. Ac. Ha., C, 1932, pág. 620). D) Habian de la prosecución de la conquista de España por ^Asda al-^Asta, hijo de Nissá: la Continuatie Hispana de

en Al-Andalus el proceso ordenatorio del régimen político y social de la Península islamita<sup>10</sup>. La noticia de que en un valle norteño, perdido tras las sierras en un extremo de España, algunos montañeses se habían reunido y se habían dado un jefe, no debió de ser el único aviso de tal naturaleza que llegara a Córdoba en 718, y no pudo, por tanto, alarmar al emir en demasía<sup>10</sup>. Y aun no se había ordenado en forma regular el gobierno político y la administración de Al-Andalus, no se había regulado en él definitivamente el régimen de la tierra, ni se había terminado la organización del fisco musulmán de España.

Ni en el norte había resucitado el reino visigodo con la eleción, por los astures, de Pelayo; ni en el sur existía ya un régimen político normal, que hubiera podido acudir sin dilación a estrangular la fantasmagórica resurrección de la monarquía de Rodrigo. En Asturias se iniciaba un movimiento de rebeldía de los fieros montañeses, siempre prestos a la lucha<sup>40</sup>. Y en Al-Andalus había que acabar la

San Isidoro o Crónica Modarabe del 754 (M. G. H., Aust. Ant., XI, pág. 356);
Al-Rāzi, en pasaje recogido en "Al-Bayan al-Mugrio" (Regnan, II, pág. 32);
Ibn al-Quitya (Ribera, pág. 7); el "Ajbar Maymu"a" (Lafuente Alcántara, pág.
32); el "Path al-Andalus" (González, pág. 23); Ibn al-Ajti (Pachan: Annalet,
pág. 54); Ibn Idánt (Ragnan, II, pág. 32); Ibn Jaldon (Ed. Bullat, IV, pág. 118)
y Al-Maqqart (Gayancos: Mohammedan Dynastiet, II, pág. 30). E) Y varias
uentes diferentes refieren que Al-Hurr hubo de proseguir la empresa de pacificación de Al-Andalus (Véase, en seguida, nota 65); y la Continualio Hispana (M.
G. H., Aust. Ant., XI, pág. 356) afirma que marchó combatiendo desde la España
ulterior a la España citerior).

- <sup>42</sup> De la organización de la España musulmana en las primeras décadas del senorio del islam en la Peníassula he tratado en mi estudio: El régimen de la tierra y la organización militar en la España musulmana durante el siglo VIII, publicado primero en Logos, Revista de la Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Buenos Aires, I, 1942; y después en Los drabes y el régimen prefeudal carolingio. En Iorno a los Origenes del Peudalismo, III, págs. 165-215).
- \* 63 Todavía durante el valiato de 'Alod al-Maik ben Qatan (132-734) consta que, sublevados algunos montañeses en la cordillera pirenaica, acudió el gobernador a someterlos y fué por ellos derrotado. Cuenta esa expedición la Continuatio Hispana o Crónica Massirabe del 754 (M. G. H., Auct. Ant., XI, pág. 362). Y aluden a ella la Crónica del Moro Rasis (GAYANGOS: Memoria sobre la autenticidad de..., pág. 84) e Ibn al-Altr (FAGNAN, Annales, pág. 60).
- <sup>64</sup> Aunque insistiré sobre este asunto en mis Origenes de la nación española, deseo recordar aquí dos pasajes de las más viejas crónicas cristianas posteriores

conquista del antiguo solar del reino godo y que poner orden en la gobernación, la hacienda y el agro. Esa inmensa empresa fué acometida por el valí enviado para reemplazar a 'Abd al-'Aziz. La Continuatio Hispana de San Isidoro o Crónica Mozárabe del 754, es decir, una fuente histórica muy poco posterior a los sucesos, nos refiere, en efecto, las difíciles tareas de Al-Hurr durante sus tres años de gobierno. Envió jueces, o lo que es igual: gobernadores, por toda la Península; procuró organizar el fisco musulmán en la España islamita, fijando los impuestos de los cristianos sometidos y castigando con dureza a los moros que retenían tesoros ocultos; permitió a los españoles que gozasen de sus bienes en paz, y, luchando y pacificando al país todo, se encaminó desde la Hispania Ulterior -Andalucía - a la Citerior -la costa mediterránea y el valle del Ebro-, con la intención de cruzar los Pirineos v de entrar en la Galia Narbonense<sup>65</sup>. Al-Hurr

a Pelayo. En la llamada Crónica de Albelda se lec: "Pelagius... postquam a sirazaenis occupata est, iste primum contra eos sumsit revellionem in Asturias... Sicque ex tune reddita est libertas populo xpistiano... et asturorum regnum diuina prouidentia exoritur". Y en la crónica de Alfonso III se dice: "Ille [Pelagius] quidem montana petens quantiscumque ad concilium properantes inseunti secun adjuncxit, atque ad montem magnum cui nomen est Aseuua ascendit et in latere montis antrum quod sciebat tutissimum se contulit... Qui per omnes astores mandatum dirigens in unum colecti sunt et sibi Pelagium principem elegerunt". Gó-MEZ-MORRIO: Las Primeras Crónicas de la Reconquista, Bol. Ac. Ha., C. 1932, págs. 601 y 613).

6º Continuatio Hispana: 80: "Huius tempore Alaor per Spaniam lacertos unidicum mittit, atque debellando et pacificando pene per tres annos Galliam Narbonensem petit et paulatim Spaniam ulteriorem vectigalia censiendo conponens ad Iberiam citeriorem se subrigit, regnans annos supra scriptos.—81—11. Spaniis vero Alaor supra iam dictus Patriciam Cordobam obseditans Sarracenorum disponendo regnum retentat atque resculas pacificas Christianis ob vecigalia thesauris publicis inferenda instaurat. Mauris dudum Spanias commeantibus penas pro thesauros absconsos inrogat, atque in cilicio et cinere, vermibus bel peduculis scaturirentibus, alligatos in carcere et katenis honustos retemata; et questionando vel diversas penas inferendo (lagellat', (Monumenta Germania Historica, Auctores Autiquistimi, XI, pág. 356). Abmad al-Rast conoció la Crónica Modardot (SANCRUZ-ALDORNOZ: La Crónica del Moro Rasis y la Continuatio Hispana. Anules de la Universidad de Madrid, III. Lettas, 1934, pág. 242 y Fuentes hist. hisp. mus. siglo vttt. pág. 169, n. 72) y de ella tonó, quizás, algunas infecciones sobre el valiato de Al-Hurr que se acercan a las de la Continuatio Hispana.

fué además reemplazado en el mes de Ramadan del año 100 de la Héjira (Marzo-abril de 719) e y no pudo, por ende, emprender u ordenar, en el estío siguiente al de la proclamación y levantamiento de Pelayo, ninguna expedición contra los sublevados en Asturias.

pana, según se deduce de la versión de Gil Pérez del original árabe del gran cronista cordobés "Resió" (GAVANGOS: Memoria... pág. 84). Don Rodrigo Ximénes de Rada inspirándose en el pasaje de la Crónica Mozárabe del 754, ahora copiado, escribe así: "Zuleman... misit Alohor, quem Hispaniae praetectrat. vi Narbonensem Galliam deasstaret et citeriorem Hispaniae, nique Christiani aliqui rehe-llauerant, subiugaret, qui et praedictam Galliam et vtramque Hispaniam, vi, fraude t deditione receptans, vectigali subdidit seruituti... Inter hace Alohor Cordubam retentauit et Christianos ibidem degentes, emunctos vaque ad exinaniionem extremae virtutis, tyrannide coarctauit. Arabes autem qui fuerant primae vastatione, carceris ergastulo et ciliciorum asperitate, et fame et inedia macerauit adeo vt vermes siue pediculi in cilicias scaturirent, et quaestionibus eos affisiat va absconditos thesauros reuelarent" (Historia Arabum, Hispania: Illustratz, 11, pág. 108). Y la Primera Crónica General de Alfonso el Salio se inspira en este pasaje del Toledano y le traduce libremente (Nueva Bibliotea de Autores Españoles, págs. 512-576).

Los demás autores musulmanes —véase la nota immediata— no consignan iniguno de tales pormenores al historiar a Al-Hurr y se limitan a registrar el nombre del valí de África que le envió a España, su desembarco en ésta con 400 de los principales jeques de Hrquya, la fecha de su llegada y el número de años y de meses que gobernó Al-Andalus. Pero la cercanía del cronista mozárabe a los sucesos que refiere —ocurrían éstos entre el 716 y el 719, y aquel escribía antes del 754— nos permite tener por exacto el relato de la Continuatio Hispana sobre Al-Hurr, no obstante el silencio de los cronistas musulmanes.

<sup>64</sup> Poscemos dos grupos de noticias para fijar la fecha final del valiato. Al-gunos cronistas artibigos y mosárabes setalan el plazo que duró su gobierno. Otros registran la data de la llegada a la Península de su sucesor Al-Sarnab. Y la coincidencia de las dos series de datos asegura la exactitud del pormenor comiando en el texto; así como confirma lo dicho sobre el desembarco de Al-Hjurr en España en Agosto del 716 y en general todas las precisiones cronológicas, antes, con enfadoso cuidado, investigadas.

La Continuatio Hispana de San Isidoro o Crónica Mederabe del 754 otorga a Al-Hurr "casi tres años" de gobierno (M. G. H., Auct. Am., XI, pág. 356). Al-Waqid e 10n Habib, siguiendole, le concedian exactamente 2 años y 8 meses de valiato (Mss. de Oxford, según la versión inédita de M. Antuña, que aparecerá en estos Cuadernos). Redondeando esa cifra puntual, el Nieto de Musal, cuya biografía de su abuelo utilizó el seudo Ibn Qutayba en el siglo IX, elevá a tres años a estancia de Al-Hurr en la Península (Ridera, Col. Obr. Ar. Ac. Ha., II, pág. 162). Reduce ese plazo a 2 años y 10 meses el moxárabe autor de la Crónica Prefitica escrita en 863 (Gówez-Morros: Las Primeras Crônicas de la Reconquista, Bol. Ac. Ha., C., 1932, pág. 620 el bn Ab II Payvad), a 1 dio y 8 meses (M. Antuña

El nuevo valí Al-Samah hubiera, sí, podido organizar la represión, si lo hubiera deseado. Pero Al-Samah consagró los dos años largos que rigió la Península<sup>67</sup>, a proseguir y a completar la organización interior de la España musulmana y a la conquista de la Narbonense gótica, rico jirón del reino visigodo que quedaba por ganar; y no tuvo, pues, el vagar necesario para ocuparse de castigar a los insurgentes de las sierras de Asturias.

en S. Alfornoz: Fueries hist. mus., ap., pág. 358), Al-Path al-Andalus (González, pág. 26) e Ibn Baškuwall, en pasaje copiado por Al-Maqqari (Lafuente Alcántara: Col. Obr. Ac. Ha., I. pág. 196), conceden a Al-Hurr 2 años y 8 meses de valiato; Ibn al-Altr (Fagnan: Annoles, pág. 92), 2 años y 9 meses; Ibn 'Idāri, 3 años; e Ibn Jaldun (Ed. Byllaq, pág. 118) y Al-Maqqari, 2 años y 8 meses (Lafuente Alcántara, pág. 196 y Gavanoss: Mohammedan Dynasiss; II, pág. 32).

Si sumamos esta cifra que es la registrada por los más antiguos y mejor informados cronistas, a agosto del 716 en que, según los enfadosos cálculos realizados en la nota 45, desembarcó Al-Hurr en España, llegamos a la fecha señalada en el texto: a marzo del 719. Y en esta fecha fijan, en efecto, el comienzo del valiato de Al-Samah la mayoría de los historiadores. 'Abd al-Malik ben Habib afirmaba que Al-Samah llegó a España el año 100 de la Héjira (718-719) en pasaje recogido por el Embajador Marroqui (RIBERA: Col. Obr. Ar. Ac. Ha., II., pág. 174); y otro tanto se lee: en el "Ajbār Maýmu"a" (Lafuente Alcántara, pág, 35), en el "Bayān al-Mugrib" (Pagnan, I, pág. 45) y en Ibn Jaldun (Ed. Bulāq, pág, 118). Concretan que llegó en Ramadan del año 100 (marzo-abril del 719): Ibn Hayyan, en pasaje copiado por Al-Maqqari (Lafuente Alcántara: Col. Obr. Ar. Ac. Ha., I, pág. 197), "Al-Fath al-Andalus" (González, pág. 26), Ibn al-Alir (Fagnan: Annales, pág. 92) y Al-Maggari (Lafuente Alcántara, pág. 197). Y el "Ajbar Maŷmuca" (Lafuente Alcantara, pag. 35) e Ibn 'Idari dicen que en el año 101 de la Héjira (Julio del 719) el califa Umar envió órdenes a Al-Samah sobre la restauración del puente de Córdoba, lo que supone algunos meses de valiato en tal momento.

8º La Continuatio Hispana o Crônica Mosárabe del 754 da a Al-Samah menos de tres años de valiato (M. G. H., Auct. Ant., XI, pág. 358). Al-Waŋidi y, siguiéndole, Ibn Ḥabib, 2 años y 3 meses (M. de Oxford, trad. inédita de M. Antuña); la Crônica Profética, 2 años y 9 meses (Gónez Moreno: Las Primeras Crônicas, Bol. Ac. Ha., C., 1932, pág. 626); el nieto de Muss. segon la cita de seudo Ibn Qutayba, 3 años y medio (Rivera: Col. Obr. Ar. Ac. Ha., pág. 162); Al-Razi, dos años y medio (GAYAROSO: Menoria sobre la crônica de Ratis, pág. 384); Ibn Abi al-Payyād, 2 años y 7 meses (Antuña en Sánchez-Albornoz: Fuenics hist. hisp. mus., pág. 358). Pero consta que murió en junio del 721, como veremos en seguida, y habrán de reducirse los plazos mós largos en algunos meses, para conformarse a las indicaciones del Waqidi y de Ibn Ḥabib. La confusión en el número de los que todos añaden al de los dos años es muy fácil.

Conocemos bien el gobierno de Al-Samah. Le envió a Al-Andalus el califa 'Umar, porque le eran notorias la rectitud de su conciencia y su honradez escrupulosa; y lo envió precisamente para que pusiera orden en la hacienda islamita de España<sup>68</sup>. Le ordenó que, previa discriminación de las tierras ganadas por capitulación y por conquista. sacase de éstas el quinto que correspondía en ellas al erario. Y le encargó que dividiera entre los musulmanes lo que no estaba dividido y que dejase a los mismos en posesión de los bienes que ocupaban69. La empresa era ardua v difícil, porque los conquistadores o no habían concluído la división regular y ordenada de las tierras ganadas por la espada o no la habían siguiera acometido, y se habían apoderado prædabiliter, violentamente y a capricho, de lo que más les había complacido70. Al-Samah estaba pues obligado a herir muchos intereses creados, para dar fin a su labor. Pero cumplió con celo su misión y logró trazar el censo de los fundos sometidos a impuesto, para ordenar los ingresos del fisco musulmán en la Península<sup>n</sup>. Había

- <sup>80</sup> Daban noticia de las circunstancias que acompañaron a su nombramiento por el califa "Umar ben al-Jūţjār: Ahmad al-Rūzl, en pasaje copiado en la Risūla de Embajador Marroqui (Ribsra, Col. Obr. Ar. Ac. Ha., II. pág. 170); Ibn Mufarray, seguido por el autor del "Path al-Andalus" (González, pág. 26); el compilador del "Ajbār Maymu'a" (Lafuente Alcántara, pág. 33) e Ibn Abt al-Fayyāḍ (Antuña en S. Albonnoz: Fuentes hiti, hisp. mus., ap., pág. 359).
- <sup>99</sup> Ahmad al-Ratl, en pasaje copiado en la Risila del Embajador Marroquí (Ribera, pág. 176); Ibn Mufarray, según su cita por el autor del "Path al-Andalus" (González, pág. 26); Ibn al-Quijva (Ribera, pág. 9); el "Ajbär Maymo"a" (Lafuente Alcántara, pág. 9); Ibn Hayyān, seguido por Al-Maqqari (Lafuente Alcántara, pág. 9); Ibn Payyān, seguido por Al-Maqqari (Lafuente Alcántara, pág. 26); Ibn al-Alir (Fachan: Anmalez, pág. 92); Ibn "Idāri (Pagnan, II, pág. 34); Ibn Jaldun (Ed. Bulaq, IV, pág. 118); Al-Maqqari (Lafuente Alcántara, pág. 196) e I Embajador Marroquí (Ribera, pág. 176).
- <sup>70</sup> Me he ocupado de ese asunto en mi libro Los árabes y el régimen prefeudal carolingio (En torno a los origenes del feudalismo, Mendoza, 1942, III, págs. 185-190).
- <sup>31</sup> Antepónganse a los pasajes de los autores arábigos citados en la nota 09 las siguientes palabras de la Continuario Hispona de San Isidoro o Cónicia Madrabe del 754; "Zama... ulteriorem vel citeriorem Iberiam proprio stilo ad vectigalia inferenda describit, preda et manualia vel quidquit illud est, quod olim prede vilter indivismum retemtabat in Spania gens omnis arabica, sorte socisi dividendo, partem ex omni re mobili et immobili fisco adsociat" (M. G. H., Auct. Ant., XI, pág. 358), Y no se cividen los pasajes de la Historia Arabum del arrobbispo don

desembarcado en ella con un nuevo ejército<sup>72</sup>. Sus soldados se llamaron a la parte en el reparto de las tierras conquistadas. Quiso Al-Samah darles efectiva participación en ellas. No se conformaron con cederlas los guerreros de Tariq y de Musa. Y enviaron una comisión ante el califa, para decirle que saldrían de España y se volverían a sus antiguas residencias, antes que partir sus bienes raíces con los hombres de Al-Samah<sup>13</sup>.

Estos conflictos entre los musulmanes venidos a Al-Andalus, agrandados por la lejanía y la falta de noticias detallidads, fueron quizá la causa de que «Umar proyectase el abandono de España por los árabes, proyecto de que se hacen eco todas las fuentes islamitas". El valí hubo de disuadirle de tal intención. El califa autorizó entonces a Al-Samah a contentar a sus soldados dándoles, en beneficio o i°tã", tierras del jums o quinto del erario, y confirmó a los conquistadores de la primera hora en sus derechos de propiedad sobre sus fundos". Al-Samah restauró, además, el puente de Córdoba sobre el Guadalquivir, que estaba arruinado; arregló la cerca de la plaza, y fundó el cementerio de la Muşallā". Y por si todos estos múltiples pro-

Rodrigo Ximénez de Rada, inspirados en la Continuatio Hispana y en la obra de Ahmad alRazi, (Hispania Illustrata, II, pág. 168).

<sup>72</sup> Así lo declaraban Ibn Habib e Ibn Muzain, en pasajes reproducidos por el babajador Marroquí en su Risala (RIBERA; Col. Obr. Ar. Ac. Ha., II, págs. 173 y 174).

<sup>79</sup> El Embajador Marroqui, Muhammad al-Wair al-Gassani, tomó tal noticia: A) Del gran consista granadino Ibn Habib (790-854). B) De Ibn Musain, historiador del siglo xt, pero que dispuso de la obra del primero de los "Rasis", muerto en 888 y muy bien informado. C) Y de un tercer autor antiguo, cuyo nombre no nos ha conservado (Rubers: Cal. Obr. Ar. Ac. Ha., II., págs. 173-174).

<sup>74</sup> Recogieron esa tradición: Ibn Hablb y, siguiéndole, Abmad al-Rai/(Risúdel Embajador Marcout, Ribern, pág. 17) e Ibn al-Quijay (Ribera, pág. 9); el "Ajbār Maýmu"a" (Lafuente Alcántara, pág. 34) y, siguiéndole, Ibn Hayyan, copiado por Al-Maqqari (Lafuente Alcántara, pág. 197); el "Fath al-Andalus" (González, pág. 29) e Ibn al-Ajtr (Faroxas': Amueles, pág. 29).

Me he ocupado de esta cuestión y en general de "El régimen de la lierra y la organisación militar de la España musulmana durante el siglo viti" en mi obra "Los árabes y el régimen prefeudal carolingio (En torno a los orígenes del feudalismo, III., págs. 165 y ss. y en especial, págs. 190-196).

76 Véanse las crónicas arábigas citadas en la nota 69.

blemas y actividades no fueran bastantes a ocupar todo su tiempo, emprendió la conquista de la Galia Narbonense, que había formado parte del reino visigodo<sup>17</sup>. Al-Samah logró tales propósitos<sup>48</sup>, acometió a los francos,

77 La historia de las invasiones de las Galias por los árabes no ha merecido aún la atención despaciosa de un historiador del siglo xx. Existen sobre ella numerosos estudios o muy antiguos o muy fragmentarios e incompletos. Véanse: Res-NAUD: Les invasions de Sarragins en France et de France en Sangie, en Piémont et dans la Suisse pendant les 8 ème, 9 ème et 10 ème siècles de notre ère d'après les auteurs chrétiens et mahométans, 1836. Donn: De bellis francorum cum arabibus vestis. 1861. BREYSIG: Jahrbücher des frankischen Reiches. 714-741: Die Zeit Karl Martells, Jahrbücher der deutschen Geschichte, 1869, pags, 33 v ss.; Molinier et ZOTENBERG: Sur les invasions arabes dans le Languedoc. Histoire Générale du Languedoc, nouv. éd., II, 1875, págs. 204 y ss. y 549 y ss.; MERCIER: La bataille de Poitiers. Revue Historique, VII, 1878, pags. 4 y ss.; Chamard: L'Aquitaine sous les derniers mérovingiens. Revue des questions historiques, XXXV, pag. 36; BLADÉ: Eudes, duc d'Aquitaine. Annales du Midi, IV, 1892, págs. 167 y ss.; Lokys: Die Kümpfe der Araber mit den Karolingern, 1906, pág. 6; CODERA: La dominación arábiga en la frontera Superior. Discurso leido ante la Academia de la Historia el 20 de abril de 1879 y Colección de estudios árabes, VIII, 1917, págs. 111 y ss.; Co-DERA: Narbona, Gerona y Barcelona bajo la dominación musulmana, Inuari de l'Institut d'Estudis Catalans, 1909-1910 y Colección de estudios árabes, VIII, 1917. págs. 276 y ss.; MILLÁS VALLICROSA: Els textos d'historiadors musulmans referents a la Catalunya carolineia. Quaderns d'Estudi. XVI, 1922, págs. 124 y ss.: LECOIN-TRE: La bataille de Poitiers. Bulletin de la Société des Antiquaires de l'Ouest. 1924

78 Al-Samah había sido precedido, quizás, en su empresa por sus antecesores en el gobierno de España: "Abd al-"Aziz y Al-Hurr. Del primero, el autor de un códice arábigo de la Biblioteca de Argel, N.º 1336 (ant. 1232) dice: "Salió de expedición con la gente hasta que llegó a Narbona" (Codera: Narbona, Gerona y Barcelona bajo la dominación musulmana, Colección de estudios árabes, VIII, pág. 293). Y del segundo se lee en la Continuatio Hispana o Crónica mozárabe del 754: "Alaor... dehellando et pacificando pene per tres annos Galliam Narbonensem petit" (M. G. H., Auct. Ant., XI, pág. 356); y en la Historia Arabum, el Arzobispo Ximénez de Rada escribe: "Zuleiman... misit Alohor, quem Hispaniae praefecerat, ut Narbonensem Galliam deuastaret" (Hispania Illustrata, II, pág. 168). Ibn Jaldun dice que los sucesores de Ayyub conquistaron Barcelona y los musulmanes pasaron los montes y llegaron a los llanos de Francia (Ed. Bulaq, IV, pág. 218. en Millás y Vallicrosa: Els textos d'historiadors musulmans referents a la Catalunya carolingia. Quaderns d'Estudi, XIV, 1922, pág. 137). Y Al-Dabbl, declara que las órdenes del califa 'Umar llegaban hasta Narbona (Bibl. Ar. Hisp. III, pág. 12 - según cita de CODERA: Narbona, Gerona y Barcelona..., Col. Est. Ar., VIII, pdg. 298).

No obstante estos testimonios he escrito al comienzo que Al-Samaþ había sido precedido, quisás, por sus antecesores en su empeño de conquistar la Narbonense, porque los pasajes alegados no hacen se plena. El del manuscrito de ganó Narbona, puso allí una selecta guarnición y se atrevió a intentar la toma de Tolosa. Pero la suerte le volvió las espaldas; el duque de Aquitania, Eudón, le salió al encuentro y le venció el 9 de junio del año 721, y el valí perdió la vida en la batalla?

Argel sobre "Abd al-"Aziz no está confirmado por ningún otro texto latino o arápico. La Continuatio Hispano dice solio de Al-Hurr: "Marchó hacia la Galia" y no
afirma que llegara a ella. Ignoramos de donde tomó don Rodrigo la noticia de
que Sulaymán ordenase a Al-Hurr la conquista de la Narbonense Gótica; y a la
postre la «sistencia del mandato no implica su cumplimiento. Ibn Jaldim, al referir que los sucesores de Ayyth llegaron a los llanos de Francia, podía referirse
a Al-Samab y a "Anbasa, que, en efecto, lucharon en ella, y no al citado Al-Hurr,
y como "Umar murió en enero-febrero del 720, sus ordenes pudieron llegar a las
Galias durante el valiato de Al-Samab, que en verdad conquistó Narbona. No es
aventurado, sin embargo, deducir de todos los textos discutidos la posibilidad de
que "Abd al-"Aziz y Al-Hurr emprendieran, en realidad, la invasión de la Galia
Gótica.

<sup>79</sup> En la Continuatio Hispana se lee: "Postremo Narbonensem Galliam suam facit gentemque Francorum frequentibus bellis stimulat et seditas Sarracenorum in predictum Narbonensem oppidum ad presidia tuenda decenter conlocat. Adque in concurrenti virtute iam dictus dux Tolosam usque preliando pervenit eamque obsidione cingens fundis et diversis generum macinis expugnare conabat. Sicque Francorum gentes tali de nuntio certi apud ducem ipsius gentis Eudonem nomine congregantur, ubi dum apud Tolosam utrique exercitus acies gravi dimicatione confligunt. Zama ducem exercitus Sarracenorum cum parte multitudinis congregata occidunt. Religum exercitum per fuga elabsum secuntur (M. G. H., Auct. Ant., XI, pág. 358). De la entrada de Al-Samah en la Galia Narbonense y de su derrota y muerte por los francos dan también noticia: El Chronicon Moissacense (M. G. H., Scriptores, I. pág. 290); Ibn al-Faradi (Codera: Bib. Ar. Hisp., VII. pág. 164); Ibn Havyān, en pasaje copiado por Al-Maggari (LAFUENTE ALCÁN-TARA: Col. Obr. Ar. Ac. Ha., I, pág. 197); el "Fath al-Andalus" (González, pág. 28); Ibn Baškuwāl, según su cita por Al-Maqqarl (Lafuente Alcántara, pág. 197); Al-Dabbi (Codera: Bib. Ar. Hisp., III, biograffa N.º 839); Ibn al-Atlr (Fagnan: Annales, pág. 92); Rodrigo Ximénez de Rada (Hisp. Illustr, II, pág. 168); Ibn "Idāri (Fagnan, II. pág. 36); Ibn Jaldun (Ed. Bulāq, IV. pág. 118) y Al-Maggari (Lafuente Alcántara, pág. 197).

Ibn al-Faradi, el "Fati al-Andalus", don Rodrigo e Ibn 'Idlari le suponen derrotado y muerto en Tarazona. Snavedna y Codera (Narbona, Gerona y Rarcelona..., Col. Est. Ar., VIII. pág. 301) se inclinan a creer que todos ellos se refieren a Tarascón situado a 98 Kms. al sur de Tolosa. Mas el Arzobispo Ximénez de Rada leyó ya Tarazona, como los editores modernos de Ibn al-Faradi, del "Path al-Andalus" y del "Bayān al-Mugrib", en el segundo párrafo que consagra a Al-Samah —le historia primero llamándole Zama, siguiendo a la Crónica Mozárabe del 754, y después bajo el nombre de Adham ben Melic, siguiendo textos árabes—y no es fácil de avenir la reducción a Tarascón del lugar de la batalla con el re-

Venido a España en marzo del 719, en poco más de dos años había Al-Samah realizado una labor fecunda e intensa. Pasó dos estíos en Al-Andalus. ¡Hubiera podido preparar en ellos la campaña contra Asturias, mientras reorganizaba el régimen de la tierra y el régimen fiscal en la Península, mientras topaba, al hacerlo, con los viejos guerreros de Tariq y de Musa, mientras aseguraba las comunicaciones y la defensa de Córdoba y mientras conquistaba la Galia Narbonense? Con su silencio las fuentes árabes y cristianas contestan por nosotros negativamente a esta pregunta; las mismas fuentes que nos hablan después de las campañas de los musulmanes en Asturias durante el gobierno del nuevo valí llamado Anbasa: las mismas fuentes que nos dan luego noticias de sus luchas con los cristianos de España y que llegan a registrar el nombre de algún ilustre jefe musulmán caído en la contienda.

Sí, el panorama de los textos latinos y árabes más autorizados cambia por entero al referirnos el valiato de Anbasa. A la muerte de Al-Samah, los soldados eligieron por jefe a 'Abd al-Rahman al-Gafiqi. Este gobernó Al-Andalus interinamente hasta la llegada del nuevo emir 'Anbasa ben Suḥaym al-Kalbi, en Şafar del año 103 (Agosto del 721)<sup>80</sup>. Y antes, tal vez, de que pasara un año

lato de la Continuatio Hispano copiado antes. ¿No se trataría de un error de lectura de los autores hispano-nusulmanes de los viejos anales que hablasen del suceso? ¿No dirán éstos también Tolosa?

En cuanto a la fecha fijada en el texto está confirmada por el testimonio gemeral de los cronistas. Lo suponen vencido y muerto en el año 102 de la Héjira (921 de Cristo): el Chronicon Moissacense, Ibn al-Astr. Rodrigo Ximénez de Radae Ibn Jaldun. Y precisan que fué el día de "Arala, el 8 de Du-l-Hjýa del mismo año, Ibn al-Farad, de "Path al-Andalus", Ibn Baskuwâl e Ibn "Idêri. Sólo Al-Dabbi retrasa tal suceso hasta el 103 de la Héjira. Pero este retraso está contradicho por lo que sabemos de la venida a España de su sucesor legal "Anbasa.

Así lo declara la Continuatio Hispono de San Isidoro o Crónica Mozárabe del 754: "Quorum [de los sarracenos] Abdorramam suscipit principatum, unum per mensem, donec ad principalia iussa veniret Ambiza eorum rector" (Μ. G. H., Αμε.l. Aμ.l., ΧΙ, ράς, 358). La mayoría de log autores musulmanes no mencionan

del desembarco del valí recién llegado, se peleaba y se moría en Covadonga.

'Isa al-Razı, siguiendo probablemente a su padre, el gran historiador "Rasis", de la primera mitad del si-

este interinato de 'Abd al-Raḥmān al-Gāfiql, sin duda por su condición de tal, 
por la forma en que ocupé el poder por designación del ejército, derrotado, de 
Al-Samaḥ— y por la brevedad de su mando. Su segundo valiato, una década 
más tarde, ha confundido, además, a otros cronistas, y ha dado origen a varios 
errores. La Crénia Profética, por ejemplo, cita el gobierno del Gāfiqi a continuación del de Al-Samaḥ, pero esta mención de su primer fugaz paso por el valiato 
de Al-Andials le induce a silenciar el de su primer sucesor, 'Anbasa, y a callar 
su segundo gobierno (Gómez-Moreno: Las primeras Crénicas de la Reconquista, 
Bol. Ac. Ha., C, 1932, pág. 626). Y Al-Maqqari, mucho más tarde, creyó hallar 
contradictoria las noticias que le hacían vali a la muerte de Al-Samaḥ y que le 
suponlan nombrado por el gobernador de África el são 110 de la Héjira (LAFUENTE 
ALCANTARA: Cól. Obr. Ac. Ha., I. pág. 1971).

El dato sobre su interinato de la Continuatio Hispana, citado arriba, está confirmado por i bh Hayyfin en pasaje copiado por Al-Maqqari (LAFURIR ALCÁN-TARA: Col. Obr. Ar. Ac. Ha., I. págs. 197-198), el "Fath al-Andalus" (González, págs. 28-29), Ibo Baskuwal en pasaje transmitido por Al-Maqqari (Lafuente Alcántara, pág. 197), Ropsico Ximénizo de Rada (Hisp., Histir., II, pág. 168), Iba"tjári (Fagnan, II, pág. 36), Iba Jaldon (Ed. Bollaq, IV, pág. 118) y Al-Maqqari (Lafuente Alcántara, págs. 197-198).

Pero estos autores no se avienen todos al fijar la duración de su valiato, ni coinciden siempre al hacerlo con la Continuatio Hispana. Al-Maggari, que al historiar este valí tuvo a la vista las obras de Ibn Hayyan, Al-Humaydt, Al-Hiŷarì e Ibn Baškuwal (LAFUENTE ALCANTARA: Col. Obr. Ar. Ac. Ha., I, págs. 197-198), escribe que el gobierno de 'Abd al-Rahman al-Gafiqt, la primera vez, fué, según unos, de un año y ocho meses, según otros de dos años y ocho meses, y todavía hay algunos, anade, que difieren de estas noticias. Pero tales cifras son erradas: 1) Porque Ibn al-Attr, quien tuvo a Al-Rāzt por fuente, dice que "Anbasa fué nombrado valí de España el año 103 de la Héjira, que comenzó en junio del 721 (FAG-NAN, Annales, pág. 93). 2) Porque el "Fath al-Andalus", que sigue de ordinario a Al-Razi, y "Al-Bayan al-Mugrib", con frecuencia bien informado, confirman el dato cronológico preciso de la Continuatio Hispana o crónica mozárabe del 754 sobre el gobierno de España por el Gafigi durante un mes, al fijar la muerte de Al-Samah el día de "Araía del 102 de la Héjira (Junio del 721) y la llegada de "Anbasa en el mes de Şafar del 103 (Agosto del 721): González, págs. 28-29 y Fagnan, II, pág. 36. Y comprueban esta triple coincidencia: de una crónica latina. del siglo VIII, de una compilación arábigo-española de fines del XI y de una fuente de autor marroquí de fines del XIII: A) Ibn Ḥayyān en pasaje recogido por Al-Maggarl, que señala también la venida de "Anbasa en Safar del 103. B) Y la serie de autores que nos dan la fecha final del valiato de "Anbasa y el número de años que gobernó Al-Andalus, autores cuvos testimonios recogeremos en la nota 126.

glo x³¹; el más famoso de los cultivadores de la historia en la España musulmana: Ibn Ḥayyan³²; el anónimo autor del 'Fath al-Andalus' de fines del siglo x1³⁵; Ibn Sard, compilador hispano-arábigo muy notable, del siglo x11³¹; el grande y celebérrimo Ibn Jaldun³⁵, y el acucioso erudito Al-Maqqar1³⁵ relatan, acordes, que en tiempos de 'Anbasa, Pelayo y sus gentes se sublevaron en Asturias y comenzaron a atacar a los muslimes. Enviaron éstos contra ellos un ejército —añaden—; las tropas musulmanas vencieron a los politeístas sublevados y los obligaron a refugiarse en una roca; pero no pudiendo someterlos ni pudiendo forzarlos a pactar, abandonaron el asedio, al verlos reducidos a sólo trescientos combatientes⁵².

- <sup>81</sup> Sobre las relaciones entre las obras del segundo y tercero de los "Rasis" véanse mis Fuentes de la hist. hisp. mus. del siglo viii, págs. 232-234.
- Sobre Ibu Hayyan véanse mis Fuentes, págs. 257-268 y en su día la tesis doctoral de M. Antuña que publicaremos en los próximos "Cuadernos".
  - 8 Sobre el "Fath al-Andalus" véanse mis Fuentes, págs. 272-278.
- <sup>34</sup> Se han perdido las páginas de su Al-Mugrib relativas a la historia del sign vIII hispano-musulmán, pero se nos han conservado algunos pasajes. Véanse sobre Ion Sa'id: Casina: Bib. Ar. Hisp. Esc., II, pág. 16; RRINADO: Géographie d'Aboulfédo. Introduction. pág. CXLI; GAVANGOS: Mohammedan Dynasties, I, pág. 309; DOV: Scriptorum Arabum Loci de Abbadidis, II, págs. 1509 156; Wostneed. Control of the Historia, Bol. Ac. Ha., Madrid, XXVII, 1905, págs. 1848-169; PONS: Entayo, pág. 306; Wollers: Fragmente aus dem Mugrib des Ion Said: Semitische Studien, H. I; TALLQUIST: Ion Said: Riub al-Mugrib Buch, IV. Gesch. des Ishdien, Leyden, 1899; Bigocrathanns: Gesch. arb. Litt., 1, págs. 336-337; ANTUĞA: Una obra fragmentaria de Abensaid, el Magreb, existente en la Bibiloteca de El Escorial, Bol. Ac. Ha., LXXXVI, 1925; Encyclopèdie de l'Islam, II, pág. 339; AMARI: Storia dei musulmani di Sicilia, E. Nallino, pág. 41.
- Sobre Ibn Jaldun véase la bibliografia citade en mis Fuenter, pág. 344, nota 225 y en los próximos Cuadernos la versión de Osvaldo Machado de las páginas de su "Kitib al-Tibar", concernientes a España.
- 86 Sobre Al-Maqqari véanse mis Fuentes, págs. 346-348 y la bibliografía en ellas citada.
- <sup>57</sup> He aqui las palabras de Al-Maqqari, según la traducción que debemos a Martunia: "Dice las ben Ahmed Arrazi que en tiempos de Anbaça ben Sohaim, Al Quellu, se levantó en tierra de Galicia un saso salvaje llamado Pelayo. Desde entonces empezaron los cristianos en Al-Andalus a defender contra los musulmanes las tierras que aun quedaban en su poder, lo que no habían esperado lograr. Los silamitas, luchando contra los politétstas y forzándoles a emigrar, se habían apo-

Tres aspectos distintos conviene destacar en estos relatos: A) La noticia de que Pelayo se sublevó en tiempos de 'Anbasa. B) El envío por éste de la expedición contra los insurgentes. C) Y el curso de la lucha. Cabe dudar de

derado de su país hasta llegar a Arivula, de la tierra de los francos, y habian conquistado Pamplona en Galicia y no había quedado sino la roca donde se refugió el rey llamado Pelayo con trescientos hombres. Los musulmanes no cesaron de atacarle hasta que sus soldados murieron de hambre y no quedaron en su compaña sino treinta hombres y diez mujeres. Y no tenfan que comer sino la miel que tomaban de la dejada por las abejas en las hendiduras de la roca. La situación de los musulmanes llegó a ser penosa, y al cabo los despreciaron diciendo: "¿Treinta sanos aslavies, qué daño pueden hacernos". En el ado 133 murió Pelayo y reinó su hijo Páfila. El reinado de Pelayo duró 19 años y el de su hijo 2. Después de ambos reinó Alfonso, hijo de Pedro, abuelo de los Beni Alfonso, que consiguieron prolongar su reino hasta hoy y se apoderaron de lo que los musulmanes les habían tomado" (SÁNCHEZ-ALBORNOZ: Fuentes de la hist. hisp. mus., pág. 232. nota 1061.

Del mismo Al-Maggari son estas palabras: "Ibn Hayvan dice que en su tiempo [de "Anbasa] se sublevó en Galicia un malvado cristiano, llamado Pelayo, quien reprendiendo la cobardía de sus correligionarios, y estimulándolos a la venganza y la defensa de su territorio, logró sublevarlos, y desde entonces comenzaron los cristianos a rechazar a los musulmanes de las comarcas que poseían, y a defender sus familias, sin que antes hubiesen hecho nada de esto. No había quedado en Galicia alquería ni pueblo que no hubiese sido conquistado, a excepción de la sierra en la cual se había refugiado este cristiano. Sus compañeros murieron de hambre, hasta quedar reducidos a diez mujeres y treinta hombres próximamente. que no se alimentaban de otra cosa sino de miel de abejas, que tenían colmenas en las hendiduras de las rocas que habitaban. En aquellas asperezas permanecieron encastillados y los musulmanes considerando la dificultad del acceso, los despreciaron, diciendo: "¿Treinta hombres que pueden importar?". Después llegaron a robustecerse y a aumentarse y a ganar terreno, como es cosa sabida. Después de Pelayo reinó Alfonso, abuelo de los grandes y célebres reyes de este nombre. (LAFUENTE ALCANTARA: Col. Obr. Ar. Ac. Ha., págs. 198-199).

Así se lee en el "Path al-Andalus": "En tiempo de Anbaça, un infiel, notable entre los rebeldes, llamado Balaya, hijo de Fafala, se sublevó en tierra de Galicia contra los árabes dueños de aquel confín, los expuisó de sus tierras y las gobernó durante dos años; sucedióle como rey su hijo Fafala, hasta que en el año 133 munió. Después Adefons, hijo de Bitra, padre de los Beni Adefons, raza que existe actualmente, gobernó las gentes de Galicia" (Trad. González, pág. 29, corregida por Codera). Si se compara este pasaje con el de Al-Maqqart, resaltarán, a la par, la comunidad de fuente de uno y otro y los errores que cometió al extractarla el autor de el "Path al-Andalus".

Ibn Sa'7d daba también, sin duda, la misma noticia, porque Al-Maqqart, al concluir de copiar el pasaje ahora reproducido de Ibn Hayyan, añade: "Ibn Sa'1d dice: "El haber despreciado a los cristianos que se acogieron a esta sierra trajo la consecuencia de que sus descendientes llegasen después a hacerse dueños de las

la noticia primera, si se quiere ver en ella la afirmación de que en los días de Anbasa habían tenido lugar los sucesos, ya conocidos, que precedieron a la proclamación de don Pelavo como caudillo de los astures. La data que un incógnito autor islamita, de mediados del siglo x, señala a la huída de Córdoba del antiguo espatario de Rodrigo, las fechas que unánimes otorgan las crónicas cristianas al principado pelagiano, y la confirmación por los árabes, de la cronología general de la historia asturiana, obligan a fijar en el año 718 el comienzo de la rebelión de don Pelavo v los astures88. Si la tradición septentrional, consignada pronto por escrito por lo que hace a las datas sucesivas de los reinados de los reves de Asturiases, no podía haber olvidado la fecha inicial del movimiento de liberación nacional, no puede sorprender que en el sur no se supiera, sino que había sido Anbasa el valí cuvos ejércitos habían luchado en el Norte remoto. No es extraño, por ello, que, sin malicia, se crevera tal lucha consecuencia inmediata del levantamiento. Y no asombra, por eso, que los cronistas moros fecharan también la rebeldía pelagiana en tiempos del emir referido90.

mayores ciudades, como sucede con la capital, Córdoba, que hoy está en su poder; Dios la restablezca" (LAFUENTE ALCÁNTABA: Col. Obr. Ar. Ac. Ha., I, pág. 199).

Ibn Jaldun trazó una historia de los reyes cristianos de España, siguiendo a Ibn Hayyān (Dozv: Recherches, I, 3.º ed., pág. 90), y Al-Maqqari aprovechó los passies ve copiados de "Ésā al-Rāz, Ibn Havyān e Ibn Sa'ld.

88 Véase, antes, pág. 86.

<sup>89</sup> Se consignó ya por escrito, lo más tarde poco después del advenimiento al trono de Alfonso II, el 18 de las calendas de octubre de la era 829 (14 de septiem-Tro del 791). El Chronico Compluentes y el Chronico Conimbricense copiaban, en efecto, una lista de reyes de Asturias a partir de Pelayo con puntual indicación del número de años y meses que reinó cada uno de ellos; y esa lista se detiene precisamente con la subida al trono del Rey Casto (Véanse los textos citados en PLOBEZ: España Sagrada, XIII, 2º ed., págs. 315 y 336 y la lista del Chronico Complutense en Mommen: Chronica Minora, M. G. H., Auct. Ant., XI, pág. 168). Con razón ha deducido BARRAU-DINICO (Recherches sur l'histoire politique du royaume asturien, III, 1921, pág. 28) de la fecha de tal interrupción de esas listas, que se redactaron poco después del advenimiento de Alfonso II. Yo creo que formaban parte del cronición perdido que sirvió de fuente: al autor de la llamos Cónica de Alfolda, a Alfonso III y Almad al-Ra21; cronicón sobre el que preparo un estudio para Logos, anunciado ya en mis Fuentes de la ha. hisp. mus., pág. 100.
Se Sidificia fiar las fechas de las diversas tradiciones que sobre estos primeros

No nos importa ahora discutir la exactitud de los pormenores de la lucha en tierras de Asturias, pormenores que nos refieren los dos "Rasis", Ibn Hayyan, el "Fath al-Andalus", Ibn Jaldun y Al-Maggarisi. Pueden haber sido desfigurados por la parcialidad de los historiadores musulmanes. Ningún razonamiento convincente puede alegarse, sin embargo, para dudar de la autenticidad del fondo del relato de esa larga serie de autorizados cronistas islamitas y de la fecha que otorgan a la lucha. Es lógico que, como ha ocurrido siempre a través de todos los tiempos y como ha acaecido en todos los países, las crónicas arábigas abultaran los éxitos de las huestes sarracenas y disimularan las derrotas. Pero nada contradice su afirmación fundamental sobre la data del suceso. Que en el Norte se ignorara el nombre del valí que gobernaba Al-Andalus cuando las tropas sarracenas aparecieron por los puertos de acceso de las sierras astures, era tan natural v humano como que, a la inversa, en tierras andaluzas. se supiera muy bien quien era emir en Córdoba al salir

valles de Al-Andalus llegaron a los autores musulmanes que los historiaron a partir del mismo siglo viti (Véase el cap. II de mis Fuentes). Emprendí hace años un estudio comparativo de todos los testimonios disponibles para conocer los gobiernos de los emires sucesores de Musã, desde "Abd al-"Aziz a "Ugba; redacté muchas cuartillas y reduje los enlaces entre tales crónicas a cuadros sinópticos. pero nunca he publicado esas páginas. Las he aprovechado para estudiar las fuentes v las influencias del "Ajbār Maŷmtr'a" -véase mi obra sobre éste- v no sé si algún día me decidiré a darlas a la estampa, por lo tedioso de las mismas y porque, al cabo, si permiten remontar a múltiples y muy viejas tradiciones los relatos de los autores cuyas obras han llegado a nosotros o de las que se nos ha conservado fragmentos, no nos descubren en qué época de los siglos VIII o IX se redactaron tales noticias. Las precisiones cronológicas, a veces de año y mes, y a veces incluso de año, mes y día, de algunos de los sucesos de los primeros diez años del señorio del islam en España-entradas en España de Țăriq y Musă, salida de éste para Oriente, asesinato de "Abd al-"Aztz, desembarco de Al-Hurr, venida de Al-Samah, derrota y muerte de éste cerca de Toulouse y llegada de Anbasa -no hubieran podido transmitirse con tal pormenor hasta los historiadores arábigos del siglo X, si no hubiesen sido consignados por escrito en el VIII, quizá poco después de ocurridos los sucesos. Pero no cabe suponer a los musulmanes de Al-Andalus en esa primera centuria recogiendo con igual celo la cronología de los acontecimientos ocurridos en las montañas de Asturias.

el Estudiaré esta cuestión en mis Origenes de la Nación Española.

para Asturias el ejército encargado de someter a los rebeldes.

Nada se opone, además, a que "Anbasa se decidiera, al cabo, a organizar la campaña de castigo contra los sublevados. Tras la derrota y muerte de su predecesor, no lejos de Toulouse, el 9 de junio de 721, había venido a hacerse cargo del gobierno de Al-Andalus en agosto del mismo 721°2. Hubiera sido imprudencia fatal intentar en seguida un nuevo ataque a la Galia Narbonense, teatro del primer desastre serio del islam en Occidente. Había que reorganizar el ejército muslim y que levantar su moral para disponerle a la revancha. En el Norte se hallaban sublevados los astures de Pelayo. Una expedición contra aquellos montañeses insurgentes se presentaba promisoria. No sería difícil reducirles, y la fácil victoria brindaría, quizás, ocasión de galvanizar el entusiasmo de las tropas sarracenas y haría, acaso, renacer en ellas la fe, tal yez perdida, en su fuerza arrolladora. La pasividad de las huestes musulmanas, durante los tres años transcurridos desde la elección de Pelavo por los bravos astures, había, quizá, insolentado a éstos v. acaso, les había inducido a tomar la iniciativa de la lucha y a atacar a las guarniciones islamitas93. Todo se conjuraba probablemente, por tanto, para que "Anbasa se decidiera a enviar un ejército de cierta importancia contra Asturias. Y todo inclina, pues, a tener por muy probable que en la primavera del año 722 se peleó en Asturias.

Dos crónicas cristianas y una árabe parecen confirmar esta hipótesis. La Continuatio Hispana de San Isidoro escrita en 754 por un mozárabe cordobés, clérigo de la iglesia de Toledo, nos refiere que "Anbasa obtuvo un importante triunfo sobre los españoles". Su autor no confunde jamás

<sup>92</sup> Véanse, antes, las notas 79 v 80.

A estos ataques aluden a las claras los pasajes de 'Îsă al-Răzi e Ibn Ḥayyān sobre la sublevación de Pelayo, copiados en la nota 87.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Purtivis vero obreptionibus per lacertorum cuncos nonnullas civitates vel castella dimitulando stimulat sicque vectigalia christianis [duplicata exag]|tans, fascibu[s honorum apud] Spanias valde triumphat (M. G. H., Auct. Ant., XI, § 90, pag. 359).

francos e hispanos y distingue siempre Hispania de la Galia Narbonense<sup>95</sup>. Cuando el clérigo mozárabe afirma que Anbasa consiguió triunfar en aquélla, alude, pues, sin duda, a una lucha en tierras de España. Ahora bien, ¿a qué campaña puede referirse, sino a la de Covadonga, a la expedición contra los sublevados en Asturias, puesto que sólo de ella dan noticia la serie de historias arábigas, hace muy poco registradas? Se objetará que la lucha con Pelavo acabó en un desastre y que la Crónica Mozárabe habla de una victoria: mas no debe de olvidarse: A) Que si se llegó a combatir en Covadonga fué, naturalmente, porque los cristianos habían sido antes vencidos muchas veces en Asturias y porque habían sido forzados a acogerse a aquel rincón extremo de su tierra, perdido en las estribaciones occidentales de los Picos de Europa<sup>96</sup>. B) Que pudo no llegar hasta la grey mozárabe de Córdoba o Toledo sino el eco de los triunfos conseguidos primero, mientras se silenciaba con cuidado el fracaso final<sup>97</sup>. C) Que los relatos

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Recordemos las frases de la Continuatio Hispana relativas a Al-Hurr: "Per Spaniam lacertos iudicum mittit, atque debellando et pacificando pene per tres annos Galliam Narbonensem petit et paulatim Spaniam ulteriorem vectigalia censiendo conponens ad Iberiam citeriorem se subrigit". En el pasaje consagrado al-Sanah se lee: "In Spania gens omnis Arabica sorte sociis dividendo partem ex omni re mobili et immobili fisco adsociat. Postremo Narbonensem Galliam suam facit gentemque Prancorum requentibus bellis stimulat". Del párrafo sobre "Ahbasa son estas palabras: "Qui et ipse cum gentes Prancorum papas meditando et per directos satrapas insequendo infeliciter certat... fascibu[s honorum apud] Spanias valde triumphat. Qui dum postremo supra fatus Ambiza per se expeditionem Prancorum ingeminat..." He aqui algunas frases relativas al valiato de "Abd al-Raḥmān al-Gafiqi: "Munnuz... pacem nec mora agens cum Prancos, tirannidem lilco preparat adversos Spanie Sarracenos... (M. G. H., Auct. Ant., XI, § 80, 86, 90, 91 y 100; págs. 356, 338, 339 y 361).

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> No creo que dude de esta afirmación quien conozca un poco Asturias. Co-vadonga es el punto extremo de retirada de cualquier tropa vencida, antes, en el centro de la región. Es un fondo de saco que tiene como unica satida las abruptas cumbres de los Picos de Europa. Al fijar allí las crónicas cristianas el teatro de la lucha, confirman, en silencio, las anteriores victorias de los musulmanes, hasta acorralar en aquel lugar a los astures de Pelayo. Me ocuparé al pormenor de esta cuestión en mis Origines de la Nación Españala.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Se objetará que las crónicas cristianas cuentan que no quedó un musulmán vivo de los ciento ochenta y siete mil que entraron en Asturias, pero ni uno de estos pormenores puede ser retenido por nadie cientificamente.

oficiosos de las guerras de todos los tiempos y países suelen. incluso, convertir en victorias las derrotas. D) Y que el autor de la Continuatio Hispana Isidoriana sólo tuvo noticia puntual de los descalabros de los árabes, cuando perdieron en ellos la vida los valíes, pues, al regreso del ejército vencido sin el caudillo muerto, no era posible ni prudente. ocultar el desastre a los españoles sometidos98. No es. pues. óbice la conversión en un gran éxito de lo que terminó en la derrota de Covadonga, para que pueda sospecharse una referencia a la lucha en Asturias tras las palabras de la Crónica Mozárabe sobre el triunfo de Anbasa en España. Como sólo consta, además, en los autores árabes que se peleó en tierras asturianas durante aquellos años99, insisto en repetir la pregunta no hace mucho formulada: ¿a qué otra guerra entre moros y cristianos españoles, sino a la que hubo de terminar en Covadonga, podría aludir el texto del 754, al relatar el valiato de 'Anbasa?

Quizá en esa lucha cayó en Asturias Nu aym ben 'Abd al-Malik, de quien Al-Dabbi e Ibn al-Abbar dicen, en su biografía, que habiendo entrado en Al-Andalus le mataron los cristianos en el día de 'Arafa —9 del mes de Du-l-hiyýa— del año 103 de la Héjira<sup>100</sup>. El murciano Al-Dabbi murió en 1202<sup>101</sup> y el valenciano Ibn al-Abbar en

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Supo de las derrotas de Toulouse (721) y de Poitiers (732), porque en ellas murieron Al-Samah y "Abd al-Raḥmān al-Gafiqi (M. G. H., Auct. Ant., XI, págs, 358 y 361). Y solo alguna rara vez se filtraron hasta él nolicias de otras dos luchas infelices: la de los sátrapas de "Anbasa y la de "Abd al-Malik ben Qaran en los Princos (161, di., págs, 359 y 362).

Repásense todos los numerosos textos árabes tantas veces citados en estas páginas.

Mo Véanse la biografía N.º 1402 de Al-Dabbi (Bib. Ar. Hisp., III) y la 1208 de la Takmilat al-Sila de Ibn al-Abbär (Bib. Ar. Hisp., VI). Recogió ya las des noticias CODERA en su monografía: Narbona, Grona y Barcelona bajo la dominación musulmana, Anuari de l'Institut d'estudis Catalons, Barcelona, 1909-1910 y Colección de estudios drabes, (VIII, Madrid, 1917, pags. 307-308).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Sobre Al-Dabb véanse: Castri Bib. Ar. Hisp. Exc., II. pág. 113; GAYAN-GOS: Mem. Crón. More Ratis, pág. 15; COBERA: Bib. Ar. Hisp., III. prólogo; Pons: Ensaye, págs. 251-259; Asix: Abenhúzam de Gródoba, I. pág. 293; M. AN-TUÑA: Ibn Hayyān de Gródoba (Tesis doctoral). COBERA publice el texto de Al-Dabbi: Desderium guzrentis historiom uiroum populi Andalusia (Dictionarium).

1260102, pero uno y otro dispusieron de fuentes muy acreditadas y el último declara que tomaba tal noticia de Abu Sa 1d ben Yunus, autor egipcio muerto en 957102. Escribió éste una Historia de los ilustres personajes de Egipto y del Magriò en la que biografiaba a diversos musulmanes de los que intervinieron en la invasión y conquista de España y de los que rigieron la Península durante el primer siglo del islam español. Su obra gozó de gran autoridad, a juzgar por el crédito que el gran Ibn al-Faradi le concedió. No hay, pues, motivos serios para dudar del pormenor cronologico relativo a la muerte en campaña de Nuªaym ben 'Abd al-Malik y cabe sospechar que éste pereció combatiendo con los astures de Pelayo

En efecto, Al-Dabbt e Ibn al-Abbar dicen sólo que le mataron los cristianos en Al-Andalus. Sabemos que Al-Andalus era el nombre árabe de España<sup>104</sup>; y los autores moros, españoles o africanos, no solían aplicarlo sino al solar de la Península. Llamaban a la zona ultrapirenaica

biographicum). Bib. Ar. Hisp., III, Matriti, 1885. Véanse también mis Fuentes de la hist. hisp. mus., págs. 281 y 284.

Me Sobre Ibn al-Abbär véanse: Casibi: Bibl. Ar. Hisp. Exc., págs. 30, 121 y 163. GAYANGOS: Mohammedan Dynasties, III, pág. 528; Dozv: Bayano 'l-Mogrib, Introduction, pág. 71 y Scrip, Arb. Loci de Abbadidis, II, pág. 46; WOSTEN-FELD: Geschichtschrieber, N. 9 344; DAREMBOURO: Les menuscrits arabes de l'Escurial, I, 1884, pág. 228; COBERT Bibl. Ar. Hisp., IV, 1886, prolocop FORS: Entayo, págs. 291-296; BROCKELMANN: Gesch. ar. Litt., I., págs. 340-341; HUART: Hist. Litt. Ar., pág. 204; GORZÁLEZ PALENCIA: Hist. Litt. Ar. Esp., I., págs. 176-179; BEN CHENERS: Encyclopédie de l'Islam, II., págs. 374-375; AMARI: Sheria dei musulmani di Sicilia, Ed. Nallino, págs. 77-78, y mis Fuentes hist. hisp. mus., págs. 317-325.

<sup>103</sup> Sobre Abu Sa'id ben Yunus véanse: WüstenFeld: Geschichtehreiber, N.º 121: Pons: Ensayo, pág. 413; Goeje: Kiab al-Imama wa-s-siyasa por... Ibn Qolaiba, Rwista degli Sludi Orientali, I, 1907, pág. 418 y mis Fuentes, pág. 99.

<sup>104</sup> El origen del nombre Al-Andalus preocupó ya a Doxy, quien le dedicó algunas palabras en su Recherches, I, 3.º ed., pág. 301. Insistió sobre el tema C. P. SEYBOLD en la Enciclopédie de l'Islam, I, pág. 334. Se ocuparon del mismo tema Lévi-Provençal en L'Espagne musulmane au Xème siècle, págs. 5-6 y L. BOUVAT: Los nombres Persas de España, Al-Andalus. Revista de las Escuelas de Estudios Arches de Madrid y Granada, III, págs. 193-199). E Isidoro de las Cagigas ha probado que apareció por primera vez en monedas del año 98 de la Héjira y le supone de formación erudita en su Al-Andalus, Unos datos y una respuesta, Al-Andalus, Revista, etc., IV, págs. 205-21.

e incluso a la Galia Gótica: Afranŷ o país de los francos<sup>103</sup>. A veces, los mal informados o que bebían en malas tuentes, extendieron el nombre de Afranŷ a la región catalana por los francos conquistada; y a veces lo generalizaron y lo hicieron sinónimo de cristiano<sup>106</sup>. Mas en ocasiones excepcionales incluyeron también en Al-Andalus el territorio de Francia; y, como entre los que así erraron figura Al-Dabbi<sup>107</sup>, los pasajes de éste y de Ibn al-Abbār no son prueba bastante de que Nuraym ben Abd al-Malik muriera combatiendo en la Península.

Pero ambos autores hispano-musulmanes afirman que la muerte de Nueym ocurrió justo un año después de la derrota de Toulouse; y por el Chronicon Moissacense sabemos que ninguna gran expedición musulmana pene-

Mas Io hicieron: el Nicto de Musa en la biografía de su abuelo utilizada por el seudo Ibn Quatayha (Rinerax: Cal. Obr. Ar. Ac. Ha., II., pág. 116); Ibn Habitb, en pasaje copiado en la Risāla del Embajador Marroquí (Ribera. Cal. Obr. Ac. Ha., II, 173); otro autor español antiguo, cuyo nombre no se recoge en la Risāla (Ribera. pág. 178); Abmad al-Rāzī, seguin cita del Embajador Murroquí (Ribera. pág. 178); Ibn Hayyān, en pasaje reproducido por Al-Maqqarī (LAFUENTE ALCANTARA: Cal. Obr. Ac. Ha., I. págs. 197-198); Al-Hiŷarī, en cita recogida por Al-Maqqarī (LAFUENTE ALCANTARA: Cal. Obr. Ac. Ha., I. págs. 191-192); el compilador del "Path al-Andalus" (González, págs. 15, 29, 31...); Ibn Baŝkuwil, en pasaje copiado por Al-Maqqarī (Lafuente Alcantara, págs. 197-198) el Dn "Idatí (Ragnan, II. págs. 2, 3, 6, 19, 101, 1111, 157, 178), Y Al-Idrist escribe así: "Estos montes limitan la península de España, atravesando como un muro desde el mar Tenebroso o de los ingleses al Mar de Siria, entre Bayona y la tierra de Barcelona, y con el nombre de Montes de las Puertas dividen los países de España y Prancia (Sax-Verbara). La georgifa de España de España, pág. 190.

Més Sólo cometen tales errores autores orientales, pésimos conocedores de Occidere: Ibn 'Abd al-Hakam (Lafuente Alcántan: Col. Obr. Ac. Ha., I, pág. 218); Ibn al-Alir (PAONAN, Annales, págs. 143-144, 150, 151, 154, 211, 230-235...) y Al-Nuwayi! (Gaspar y Remiro, I, págs. 21-22, 25, etc.).

<sup>107</sup> En la biografía de "Abd al-Rahmān ben "Abd Allah al-Gafíqi (N.\* 1021) dice que murió mértir en lucha con los cristianos de Al-Andalus, el año 115, y Al-Gafíqi (ayó en la batalla de Potiters. No creo que Al-Dabbl ignorara los límites de Al-Andalus que habla marcado con tal precisión Al-Idrisl, anterior a su época. Mas como Al-Dabbl siguió, con frecuencia, en estas biografías de los primeros caudillos del islam español, al esipcio Sa'd ben Yonus, que naturalmente ignoraba, en el siglo IX, junto al Nilo, la geografía de Occidente, el escritor murciano incurrió aquí en error por fiarse de las indicaciones del autor oriental. Pero pudo hacer otro tanto al ocuparse de Nu'aym, y por eso su afirmación de que murió en España necesjia, para hacer (e, ser grantalda por otros testimonios.

tró en las Galias en esa fecha. Se escribió el Cronicón de Moissacios en el famoso monasterio de tal nombre, enclavado en el Midi francés, y no lejos, por tanto, de los habituales teatros de batalla entre sarracenos y francos, en las décadas primeras de la centuria octava. Podemos, pues, suponer a su autor bien informado de los sucesos ocurridos en la Narbonense Gótica en tiempos de 'Anbasaio'. Ahora bien, el referido cronicón declara: que sólo en el quinto año de la derrota de Al-Samal entró en las Galias un poderoso ejército muslimio. Ocurrida aquélla en el 721 y en 722 la muerte de Nu'aym, claro está que, de ser exacta la noticia del texto moissacense, y está, en general, confirmada, por los autores árabes y por la Crónica Mozárabe del 754", nos brindaría aquél un fuerte indicio para su-

No dispongo en Buenos Aires de ninguna de las obras en que hubiera podido encontrar indicaciones científicas sobre el Chronicom Moissacense: KURSE: Urber die karolingischen Reicksannalen von 741-829 und ihre Ueberarbeilung, Neues Archiv der Geselischaft für ällere deutsche Geschichte, XIX, XX y XXI, 1893, 1804, 1895; POTTARST: Bibliothec hitsorica medis zwi, 2- ed., 1896; Mo-NOO, G.: Études critiques sur l'historie carolingienne, Bibliothèque de l'Ecole des hautes études, CXIX, 1898; MOLNIER: Les souress de l'histoire de France. Des origines aux guerres d'Ialie, 1901-1906; WATTEWBACH: Deutschland Geschichte. See ed., 1912; MANTITUS: Geschichte der lateivischen Literatur des Müttel-Alters, 2- ed., 1911-1923 y KURZE: Die karolingischen Annalen bis sum Thistoire de Charlemagne, Bordeaux, 1921, porque no entrañaban ningún problema para el tema obieto des su estudios.

<sup>109</sup> Y parecía estarlo a juzgar por sus noticias sobre ellos.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Ambisa Rex Sarracenorum cum ingenti exercitu post quintum annum Galias aggreditur, Carcassonam expugnat et capit, et usque Noemauso pace conquisivit, et obsides eorum Barchinona transmissit. Anno DCCXXV Sarraceai Augustudunum civitatem destruxerunt, 17 feria, XI calendas septembris, thesaurumque civitatis illius capientes cum przeda magna Spania redeun.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> En el "Fath al-Andalus" se lee: "Anbaça hizo personalmente correrías en tierra de Francia, venció y recogió botín, pero murió al volver de esta expedición, el año 107; su gobierno había durado cuatro años y siete meses" (González, pág. 29). E Ibn al-Altr dice en su "Kamil ſ1-l-Ta'rtj": "En 107 (18 mai 725) 'Anbasa ben Soh'aym Kelbi, gouverneur d'Espagne, à la tête d'une nombreuse armée fit une expédition dans le pays des francs. Il assiégea la ville de Carcassonne, dont les habitants durent, pour obtenir la paix, céder la moitié de leur territoire, livrer les prisonniers inusulmans et le butin qu'ils avaient fait, payer tribut et conclure avec les musulmans une alliance offensive et défensive. Alors 'Anbasa

poner que Al-Dabbt e Ibn al-Abbār aludían a la campaña contra Asturias. Y si se objetara que Nu'aym ben'Abd al-Mālik pudo caer en una de las pequeñas expediciones infelices, enviadas por 'Anbasa contra los francos al mando de sus sátrapas<sup>112</sup>, a las que alude la *Crónica Mozárab* del 754, siempre quedaría en pie la diferenciación precisa, por los autores moros españoles, de *Afraný* y de Al-Andalus y siempre se alzaría contra tal objeción la localización en España de la muerte, a manos de cristianos del tantas veces mencionado Nu'aym ben'Abd al-Mālik.

Murió éste combatiendo, según Al-Dabbi e Ibn al-Abbar, el 28 de mayo del 722<sup>118</sup>. Aunque por todo lo dicho no parece aventurado suponer que pereció en la campaña contra los astures sublevados, la noticia de su fallecimiento no nos ofrece ningún indicio para fijar el lugar en que ocurrió. ¿Caería en Covadonga? Hasta que los cristianos de Pelayo, acorralados en aquel estrecho valle al pie de los Picos de Europa, lograron vencer a los muslimes, no

se retira. Il mourut en cette même année 107 du mois de cha®bán (décembre 725) après avoir gouverné l'Espagne quatre ans et quatre mois" (FAGNAN: Annales, pág. 57).

Estos dos textos árabes se hallan inspirados en la olvra de Ahmad al-Raty. gran historiador de la primera mitad del siglo x, que alcanzó a disponer de las más viejas fuentes musulmanas del vin y del 1x (SÁKCREZ-ALBORNOZ: Fuentas hist. hisp. muz., págs. 169-170, 273, 273-278 y 300 y ss.). Su coincidencia con el relato y aun con la fecha del Chronicon Moissacenze, inclina, puese, a tener por auténtica la noticia de éste, y a juzgar que el clérigo toledano, autor de la Continania Hispana de San Isidoro, no alcanzó a poseer una información puntual de las empresas de l'Anbasa en la Galia Narbonense, cuando escribe que murió antes de dirigir personalmente una gran expedición contra los francos. Pero, claro está, que las palabras del cronista mozárabe del 754 confirman también las del Cronicón de Moissac sobre el intervalo de cuatro años que medió entre la derrota de Toulouse y la campaña de Carcasona, puesto que fija —véase la nota inmediata— los preparativos de la última, en las postrimerías del valiato de 'Anbasa y o poco antes de su muerte, como ocurrió en verdad.

12 "Per idem tempus in era DCCLVIII... Ambiza semis cum quattuor an[nos] priinicipatum Spanie aucte retemtat. Qui et ipse cum gentes Pranocrum pueme meditando et ber directos satrapes insequendo infeliciter certat... Qui dum postremo supra fatus Ambiza per se expeditionem Francorum ingeminat, cum omai manu publica incursationum illorum ilico meditat. Quique dum ravidus pervolat, morte propria vite terminum parat (M. G. H., Auc. A.H., XI, S. 90, 94g. 359).

<sup>138</sup> Véase la nota 100.

debieron cosechar sino desastres en su resistencia frente a los ejércitos de "Anbasa. Ni las fuentes árabes hablan, en efecto, sino de las victorias de los sarracenos114, ni las latinas cuentan ninguna derrota de los mismos antes de Covadonga115. Pudo morir Nueaym ben Abd al-Malik en alguna escaramuza. En la guerra se cae incluso en los combates más insignificantes. Pero el citado musulmán no debió de haber sido un quidam para haber merecido tres biografías -de Sand ben Yunus en el siglo x, de Al-Dabbi en el xii y de Ibn al-Abbar en el xiii- y los caudillos mueren con menos frecuencia en los choques sin relieve. Si nada garantiza, por tanto, que Nuºaym ben Abd al-Malik muriera en Covadonga, no es, sin embargo. absurdo suponer que un personaje de su importancia pudo perecer en el desastre que costó la vida al mismo Algama, general de Anbasa. Y no es imposible, en consecuencia, que Al-Dabbi, primero, e Ibn al-Abbar, después, nos havan conservado la fecha exacta de la batalla en que se inició la Reconquista.

Esa fecha, 28 de mayo de 722, se aviene muy bien con la lógica de los hechos anteriores de la historia del islamoccidental, puesto que ella nos impele a suponer a 'Anbasa intentando galvanizar la moral de sus tropas en una expedición, promisoria de éxito seguro, en la primera primavera que siguió a la catástrofe del 721, y en la primera primavera que siguió a su llegada en agosto de ese año. Y esa fecha se aviene, a las mil maravillas, con la época habitual en que tuvieron lugar, por siglos, las campañas sarracenas y cristianas, en España, cada año. In diebus messis, en los días de las mieses, fechan con frecuencia las crónicas latinas las expediciones de los asturianos, leoneses o castellanos<sup>116</sup>, y en la primavera emprendían, tam-

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Reléanse los pasajes de Al-Rāzi, Ibn Ḥayyān y el "Fath al-Andalus", copiados en la nota 87.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Reléanse los pasajes de la Crónica llamada de Albelda, del cronicón de Alfonso III y de la reelaboración erudita de éste, reproducidos antes en las notas 57, 58 y 13.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Ya Sampiro al historiar el reinado de Alfonso III (868-910) escribe: "In illis diebus quando hostes solent ad bella procedere" (España Sagrada, XIV.

bién, sus marchas contra el Norte los muslimes de Córdoba, a creer a los historiadores islamitas. En primavera habían desembarcado en España Tariq y Musa<sup>117</sup>; en primavera había comenzado Al-Samah la campaña que le costó la vida<sup>118</sup>, y en primavera iniciaban luego los Omeyas, anualmente, sus empresas contra el reino de Asturias<sup>119</sup>. Si alguna vez se realizaban también expediciones de verano, para no dar tregua a los politeístas<sup>130</sup>—así llamaban los muslimes, adoradores del Dios eterno y único, a los cristianos, trinitarios— y si, a veces también, las campañas más importantes, porfiadas y difíciles, duraban hasta otoño<sup>131</sup>, solía ser, sin embargo, en primavera cuando

pág. 461). Con palabras parecidas hablan de la época en que los cristianos procedian a la guerra: la Chronica Adefonsi Imperadoris (FOMEZ: Esp. 50g., XXI., pág. 370); la Crónica Latina de los Reyes de Castilla (CIROT: Bulletin Hispanique, pág. 108) y Rodrigo Ximénez de Rada en su De rebus Hispaniz (Hisp. Illust., II. pág. 129).

<sup>117</sup> Véase, antes, la nota 47. Allí comprobamos que tuvo lugar en Rayab del 92 de la Héjira, correspondiente al mes de abril-mayo del 771.

116 Véase, antes, la nota 79.

<sup>109</sup> "Abd al-Karim ben 'Abd al-Waḥid ben Mugayi entró en Córdoba después de su campaña de Galicia del año 816: el 7 del mes de Dul-ta-'da, —corresponde al 7 de junio—, según Ilur'ildari (Fagnan, II, pág. 122), y el 7 del mes de Qu-t-hjŷŷa—es decir, el 6 de julio—, según Ibn al-Aṣṭr (Fagnan, Anndes, pág. 180).

En Šabān del 225 (Junio del 840), penetró "Abd al-Raþmān II en Galicia, a creer a Ibn al-Alft (FAGNAM, Annalez, pág. 212). En Muharram del 240 (Junio del 754) atacó Muharmam da los rebeldes de Toledo ayudados por Gatón, conde del Bierzo, según declaran Ibn al-Ajfr (FAGNAM, Annalez, pág. 232) e Ibn "Idåri (Regana, II, pág. 154).

<sup>129</sup> En septiembre combatieron Alfonso II de Asturias y 'Abd al-Kartm ben 'Abd al-Waḥid ben Mugayt en 795, según al-Nuwayri (Gaspar y Remiro, I, p-ig. 22). Y el jueves 9 de agosto del 865 derrotaron al conde de Castilla Rodrigo, en el desfiladero de la Morcuera, el principe 'Abd al-Raḥmān, hijo del emir, Mu-bammad, y el general 'Abd al-Malik ben Al-ʿAbbās, conforme declara Ibn 'Idāri (Fagnan, II, pág. 162).

in Recordemos que la toma de Autun por 'Anbasa Luvo lugar el 11 de las calendas de septiembre (22 de agosto) del 725, a lo que se lee en el Cironicon Moissacense. — véanse, antes, las notas 110-112—, después del cerco de Carcasona y de la toma de Nimes. Y no se olvide que en Potiters se combatió en el mes de Ramadãn del año 114 de la Héjira, correspondiente a octubre del 732, según precisan: el "Fath al-Andalus" (González, pág. 31), Ibn al-Aftr (Facinan, Annales, pág. 94), Ibn "Idärl (Fagnan, II, pág. 39) y Al-Maqqart (Lafuente Alcántara, affag. 198) de una parte; y de la otra: los Annales Pedaviani (M. G. H. Scietotere, I).

en Al-Andalus se emprendían, de ordinario, las grandes empresas militares. Era la primavera la época más propicia para recoger la gran cosecha de desastres que es la guerra y para impedir que el pueblo combatido levantara sus mieses. No puede, por ello, sorprendernos que en la primavera del 722 marcharan los sarracenos contra Asturias. Y si el 721 habían tenido tiempo, antes del 9 de junio, de conquistar Narbona, de amenazar Toulouse y de combatir y morir en una gran batalla<sup>12</sup>, bien pudieron llegar a Covadonga en los últimos días de mayo del 722.

Repito que nada garantiza que Nusavm ben Abd al-Malik muriera en Covadonga<sup>123</sup>. No lanzo, por tanto, sino como una aventurada conjetura la hipótesis de que tuviera lugar el 28 de mayo del 722 la victoria de Pelayo. de la que pronto me ocuparé despacio. Pero no vacilo en tener por seguro que en ese año realizaron los sarracenos una campaña de castigo contra los astures sublevados en 718. Los testimonios coincidentes de los "Rasis". Ibn Hayyan, el "Fath al-Andalus", Ibn Jaldun y Al-Maqqari<sup>124</sup>, al fechar en el valiato de 'Anbasa la expedición contra Pelayo, en conjunción con el de la Crónica Mozárabe del 754, que presenta a Anbasa luchando con los cristianos españoles125, aseguran, a lo menos, que la batalla de Covadonga se dió entre agosto de 721 v diciembre del 725 o enero del 726, fechas de la llegada a España del citado valí y de su muerte126. Como no cabe suponer que,

<sup>122</sup> Véase, antes, la nota 80.

Debo confesar que a las veces me asalta la duda de si las noticias de Alpabbl y de Ibn al-Abbăr recogidas en la nota 100, no se referirán a la misma batalla de Toulousse en que murio Al-Samab. Cierto que fechan la muerte de Nu'aym el 9 de Du-l-hiýya del 103 y que los autores árabes fijan en su gran mayorfa la victoria de Eudes un año antes justamente. Pero yon habria cometido Sa'fld ben Yunus, fuente de Al-Dabbí y de Ibn al-Abbar, el error de retrasar hasta el año 103 la fecha del desastre de Al-Samab! No es probable este yerro, pero quede salvado mi escrápulo con la confesión de mi duda.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Véanse, antes, en la nota 87.

<sup>125</sup> Véase, antes, la nota 94.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> He Iijado antes la fecha de la llegada de 'Anbasa en la nota 80. Coinciden al señalar que murió en Sa'ban del 107 de la Héjira (Diciembre del 725 y enero del 726) Ibn Baškuwal, en pasaje copiado por Al-Maqqari (LAFURNTE ALCÁN-

habiéndose hecho cargo del gobierno de Al-Andalus avanzado el estío del 721 y tras la derrota de Al-Samah en la Galia Narbonense, emprendiera "Anbasa, en el acto, la campaña contra Asturias en el mismo 721, se acortan los plazos señalados. No cabe tampoco imaginar a "Anbasa enviando a tierras astures un ejército de consideración en 725, cuando realizó su gran entrada en Francia en que logró tomar Carcasona, conquistar Nimes y llegar hasta Autuni<sup>127</sup>. Y no quedan, por tanto, como fechas posibles

TARA: Col. Obr. Ar. Ac. Ha., I, pag. 198), Ibn al-Atir (FAGNAN, Annales, pags. 57 y 93), Ibn eldar! (Fagnan, II, pag. 37) y Al-Maggar! (Loc. cit.). Indican sólo que murió en el año 107, Ibn al-Faradt, siguiendo a Sa'id ben Yunus (Biogr. N.º 1011, Bibl. Ar. Hisp., VII), el "Fath al-Andalus" (González, pág. 29) y Al-Dabbi (biogr. N.º 1259, Bibl. Ar. Hisp., III). Fija la muerte de 'Anbasa a fines del 107, Ibn Jaldun (Ed. Bulac, pág. 118). Afirman que tras el interinato de "Udra llegó a España Yahyā ben Salāma en Sawwāl del 107 (Febrero-marzo del 726): Ibn Hayvan, según su cita por Al-Maggar (LAFUENTE ALCÁNTARA: Col. Obr. Ar. Ac. Ha., I. pág. 199), el "Fath al-Andalus" (González, pág. 30) e Ibn Baškuwāl, en pasaje recogido por Al-Maqqart (Lafuente Alcántara, pág. 199). Retrasan tal suceso hasta el mes de Du-l-ga da (Marzo-abril del 726), fines del 107: Ibn al-Atir (FAGNAN: Annales, págs. 57 y 93), Ibn "Idari (Fagnan, II, pág. 36), Ibn Jaldon (Ed. Bulaq, pág. 118) y Al-Maqqari (Laiuente Alcántara, pág. 199). Y confirman todas estas afirmaciones coincidentes, las indicaciones no muy alejadas, sobre la duración del valiato de "Anbasa, de Al-Wāqidī, según su cita por Ibn Habib (Trad. Antuña en este mismo Cuaderno), Ibn Abi al-Fayyad (Antuña en Sánchez-Albornoz: Fuentes, pág. 358), Rayhān al-Libāb (Gayangos: Mohammedan Dynasties, II, pág. 405) e Ibn al-Jatib (Ed. pág. 145), que le conceden cuatro años y cinco meses de gobierno; y las noticias de Ibn al-Ajir (FAGNAN: Annales, pág. 57) y de Ibn Jaldun (LAFUENTE ALCÁNTARA: Col. Obr. Ar. Ac. Ha., pág. 227) que le otorgan sólo cuatro años y cuatro meses. Pues, sumadas estas cifras a agosto de 721, en que "Anbasa desembarcó en Al-Andalus, se llega también a diciembre-enero del 727.

147 Véanse, antes, notas 110-112.

Muchas de las enfadosas disquisiciones cronológicas sobre los gobiernos de los valles de Al-Andalus anteriores a Covadonga, con que acabo de molestar al erudito lector, confirman, con nuevos testimonios, las muy meditadas conclusio nes a que llegó sobre tales valiatos LAFUENTE ALCANTARA, en su Cronología de 16 Gobernadores de España (Colección de Obras Arábigas de Historia y Geografía, que publica la Academia de la Historia, I, Madrid, 1867, págs. 220 y ss.). Pero como, desde la fecha de la monografía ahora citada, se han dado a la estampa unevas ediciones y versiones de textos árabes y se han publicado con mayor rigor científico las crónicas cristianas, he juzgado preciso renovar el estudio de la cuestión para ponerlo al día y para rectificar o confirmar las alírmaciones del arabisera tantas veces ciedo. Me deddió, además, a acometer tal aventura el hallar seria atentas veces ciedo. Me deddió, además, a acometer tala ventura el hallar seria

del ataque a Pelayo, sino las primaveras o los estíos—no puede ni soñarse en luchar en Asturias en invierno—de los años 722, 723 y 724. Mas el mismo retraso de cuatro años en tomar la revancha de la derrota de Toulouse del 721 ¿no nos dice a las claras que se interpuso un nuevo desastre entre la llegada a España de 'Anbasa en agosto de ese año y la acometida decisiva contra la Galia Narbonense? Ahora bien, si la campaña contra Eudes tuvo, al cabo, lugar en 725, no es inverosímil suponer que había ya transcurrido en esa fecha largo plazo de tiempo tras la desgraciada batalla de Covadonga. Y he aquí cómo llegamos, por otro camino diferente, a datar en el año 722 la victoria de Pelayo sobre 'Alqama; es decir, cómo llegamos al mismo año 103 de la Héjira en que Nu'aym ben 'Abd al-Malik sucumbió peleando.

## CLAUDIO SÁNCHEZ · ALBORNOZ

discrepancias con la cronología de LAFUENTE ALCAKTARA, en la Historia de la España Masumana de González Palencia. (Barcelona, Buenos Aires, 1925), discrepancias que pasaron al estudio del profesor Salvador Vila —sacrificado, como el agustino M. Antivad, auunque en campo contrario, al furor de los odios civilos pág. 218. El lector puede comprobar que, cuando González Palencia o Vila se han apartado de Lafuente Alcántara, la despaciosa discriminación de las crónicas árabes y latinas que acabo de raalitar, han confirmado, con mínimas diverrencias de mes. Jas conclusiones del primero.